

COPTIC ORTHODOX PATRIARCHATE

SAINT ANTONY MONASTERY CA



Issue No. 9 in Year 24 Mesra / Tut 1731 AM

**САІИТ АИТОИҮ МОИАЛТЕRY** P.O. Box 1600 Yermo, CA 92398 ЕLECTRONIC SERVICE REQUESTED Иои Ряорт Овс. РRSRT 5TD U.S. Розтасе Раір Варзтоу, СА Рерміт No. 53



The Magazine Cover: ST. BARSOUM EL ERIAN (English Side), JESUS CHRIST (Arabic Side)

### **SCHEDULE OF SERVICES**

| MIDNIGHT PRAISES: DAILY | <b>4-5:30</b> AM |
|-------------------------|------------------|
| Vespers: Sat.           | 5 PM             |
| <b>DIVINE LITURGY:</b>  |                  |
| MON., TUES. & THUR.     | <b>6</b> AM      |
| WED. & FRI.             | <b>9</b> AM      |
| SAT. & SUN (1ST)        | 5:30 AM          |
| (2ND)                   | <b>9</b> AM      |
|                         |                  |

### IN THIS ISSUE:

| 1 Schedule, contact & retreat information                  | <b>P.</b> 1 |
|------------------------------------------------------------|-------------|
| 2 Book of the Month                                        | <b>P.</b> 2 |
| 3 PRAYER                                                   | <b>P.</b> 2 |
| 4 CHRISTIAN ETHICS AND MORALS                              | <b>P.</b> 3 |
| 5 THE FEAST OF NAYROUZ<br>Fr. TADROS MALATY                | P. 5        |
| 6 KNOW YOUR CHURCH                                         | <b>P.</b> 7 |
| 7 THE NEW YEAR PRAYER<br>By His Holiness Pope Shenouda III | <b>P.8</b>  |
| 8 ST BARSOUM EL ERIAN                                      | <b>P.9</b>  |
| 9 Kidz Coloring Page                                       | <b>P.11</b> |



| CONTACT INFORMATION                                                                            |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| MONASTERY OFFICE                                                                               |  |
| Tel: (760) 257 - 1204 Fax: (760) 257 - 1225                                                    |  |
| BAPTISM                                                                                        |  |
| Please Contact Father Moussa to make                                                           |  |
| AN APPOINTMENT                                                                                 |  |
| Tel: (760) 257 - 3457                                                                          |  |
| MAILING LIST UPDATE                                                                            |  |
| Tel: (760) 257 - 1204                                                                          |  |
| AUDIO & BOOKSTORE                                                                              |  |
| For Orders Please call: (760) 257 - 4444                                                       |  |
| or Fax: (760) 257 - 1280                                                                       |  |
| оr E-маіl: <u>St.AntonyBookstore@yahoo.com</u>                                                 |  |
| MONASTERY WEB SITE                                                                             |  |
| www.StAntonyMonastery.org                                                                      |  |
| Please send your comments to:                                                                  |  |
| SaintAntonyMonastery@gmail.com                                                                 |  |
| RETREATS                                                                                       |  |
| All men who would like to spend a night at the                                                 |  |
| Monastery must contact Father Kyrolos Saint                                                    |  |
| Antony before planning your stay. He can be<br>reached at (760) 559-5358. Thank you.           |  |
| All families who would like to come on Retreat at Holy Resurrection; Please call 760–2 57–4008 |  |
| MACAZINE CALENDAD & DIADV                                                                      |  |

**MAGAZINE CALENDAR & DIARY** P.O. BOX 1600 YERMO CA 92398 Tel. / Fax: (760) 257 - 3082 E-mail: StAntonyMonasteryDiary@yahoo.com

**DONATION & MAILING ADDRESS** All checks and donations should be named to Saint Antony Monastery and sent to: P.O. Box 100 Barstow CA 92312

WE WANT YOUR COMMENTS & FEEDBACK! PLEASE WRITE YOUR COMMENTS BELOW:

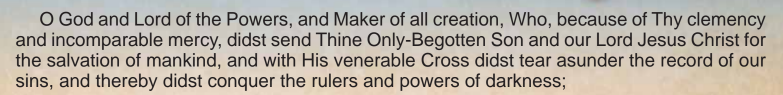
SAYING OF THE MONTH "God provides the wind, Man must raise the sail." + ST. AUGUSTINE +

PLEASE DETACH & RETURN - THANK YOU!

Saint Antony Monastery CA

September 2014

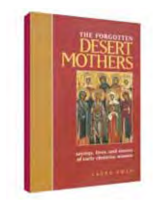
Designed and published by Saint Antony Monastery California



Receive from us sinful people, O merciful Master, these prayers of gratitude and supplication, and deliver us from every destructive and gloomy transgression, and from all visible and invisible enemies who seek to injure us.

Nail down our flesh with fear of Thee, and let not our hearts be inclined to words or thoughts of evil, but pierce our souls with Thy love, that ever contemplating Thee, being enlightened by Thee, and discerning Thee, the unapproachable and everlasting Light, we may unceasingly render confession and gratitude to Thee:

The eternal Father, with Thine Only-Begotten Son, and with Thine All-Holy, Gracious, and Life-Giving Spirit, now and ever, and unto ages of ages.



## Book of the Month

## The Forgotten Desert Mothers

An introduction to the Sayings, Lives, stories and spirituality of women in the postbiblical, early Christian movement.

This book is available from our Monastery Bookstore. **To Order Please call:** Tel.: (760) 257-4444 Fax:(760) 257-1280 e-mail: st.antonybookstore@yahoo.com

or order online: www.stantonybookstore.org

## <u>PHYSICAL ADDRESS AND DRIVING DIRECTION</u> 43725 Bragdon Rd. Newberry Springs CA 92365

DIRECTION: FROM HWY 15 N.

1- EXIT MINNEOLA RD. # 198 then at the end of the ramp TURN RIGHT.

2- At the FIRST STOP SIGN make a LEFT on YERMO RD. and follow for 3.3 Miles.

**3- TURN LEFT** onto a Bridge called **COYOTE LAKE RD** and follow for **1.3 Miles**. This is a curved asphalt road which turns into **Hacienda Rd**.

**4- TURN LEFT** onto a dirt road called **BRAGDON RD.** and follow for **5 Miles** and you will find the **Entrance of the Monastery** on your **LEFT-HAND**.

MAKE SURE ALL POWER LINES AND POLES ARE ON YOUR LEFT WHILE DRIVING ALONG BRAGDON RD.

## **Christian** Ethics and Morals

Over the past few decades the American society has been rocked by the revelation of corruption and immorality in our leaders on both the state and national levels. This has all reflected on the moral fiber of our society and how we view morals and ethics. The moral impropriety of our political leaders has not only shattered our confidence in our elected officials, but has flowed into the private lives of individuals. Of course, wrong actions can not be condoned. However, we must admit that there is a certain satisfaction in criticizing our superiors, whether they are political or religious leaders.

As Christians, we are the first to admit that no one is perfect or guiltless, except the All-Holy God. But the danger lies in the fact that the average decent person has begun to accept the fact that dishonesty, duplicity, and immoralities are part of our every day life. People don't dwell on the moral quality of life as much as the "bread and butter" issues of life, i.e. inflation, jobs, taxes, recession, etc. But something fundamental is changing. Moral values are under attack. Today's motto is "do your own thing", and our consumer society fosters the principle of "instant gratification." The two basic building blocks of any society, the family and the church, are being undermined and suffer unrelenting attack.

## What is the answer?

The answer lies in revitalizing the Christian morals and values. As children of God, we have significant duties towards the manifestation of the true meaning of what it is to be a human being.

To be truly human is to be righteous, pure, truthful, and good. Simply stated, it is to become by grace what God is by nature. In other words, it is to struggle to grow towards the infinite perfection of our Creator. We are called to "be perfect, just as your Fr. in heaven is perfect." (Matt. 5:48). This is attained by eagerly experiencing the life of prayer, studying God's Word, and basing our decisions and actions on the Gospel. Additionally, we must have full involvement in the liturgical life of the Church.

Some may argue that Christian virtues are not limited to Christianity, but have been taught by all great teachers. But in fact this proves what Orthodox tradition teaches that sin is not a natural or normal part of human life. Rather, it is a condition brought about by the distortion and loss of the goodness, which was originally present. It proves that man is in a never-ending search towards the core of his existence, which is to be in communion with God. While Christian ethical teaching seems similar to other religions, the basis of Christian ethics is unique. Christians

Page 3

Issue No. 9 in Year 24

are not good merely because of obedience to the law or being in harmony with society. Rather, they are righteous in anticipation of the age to come in the Heavenly Jerusalem. The rule of the life of the ages to come requires our determination and active participation in this age, by the Grace of God. To be in communion with God is a blessed and victorious struggle. We can not participate in the age to come, unless we start now in this age and in this life.

The doctrine we use for our behavior and Christian ethics is our Lord Jesus Christ's Sermon on the Mount (Matt. 5-7; Luke 6:17-49). In the Sermon our Lord introduces us to the kind of life that will lead us to the Kingdom of God and how to practice a life of righteousness. For us as Christians, not merely our actions are important, but every thought, every word, and every deed. This means that everything a person thinks is just as important as what he does or says, for "whatever you do, do all to the glory of God." (1 Cor. 10:31)

Another handbook on ethics is the Epistle of St. James. He shows us that true Christianity is faith that is translated into actions. We are plagued by the classic sin of hypocrisy, because of disunity between faith and works. We can not "put on a show" for people, because God is neither impressed by what other people think of us nor of our opinion of ourselves. He sees who we really are and He knows our motives as well as our deeds. When the inner and outer person is conformed and transformed into the divine image and likeness for which we have been created, then the Kingdom of God comes into being in us. Our Christianity is a way of life and a mental perspective, which involves love for God and fellow man, and requires faithful and selfsacrificing commitment. What is important is not just being "conservative" or "liberal." Our faith must be a "living faith", which is translated into actions and mirrored in our values and morals.

Living according to the Gospel will help us bear good works. Righteousness is not just proper behavior, but it centers on our relationship with God through purity of heart. Sin does not come out of nowhere, but comes out of internal selfindulgence. Thoughts, which enter the mind involuntarily, are temptations. However, when they are held on to, entertained, and enjoyed, they become sins. Christian virtues require involvement of our human freedom, selfdetermination, and transformation by the power of God's grace to bring our personal lives into public action. The Scriptures teach us that a tree is known by its fruit. Whatever is found in us that is good, true, and beautiful is there because of God and from God. Whether we realize it or not "every good gift and every perfect gift is from above, coming down from the Fr. of lights." (James 1:17) In all our actions we have to use St. Paul's advice as our guidance, "Finally, brethren, whatever is gracious, if there is any excellence, if there is anything worthy of praise, think about those things." (Phil. 4:8)

Every one of us will stand judgment before God for our life in this world and will be judged according to our words and actions in this life. We will be judged on how we served Him on the basis of how we served others. This is clearly stated by Christ Himself for He said, "Truly, I say to you, as you did to one of my brethren, you did it to me." (Matt. 25:45) The essence of all our morals, which guide our actions and thoughts, is love for God shown by striving for purity of heart and by love for our fellow man. Our lifelong struggle for perfection and good morals is not just for the sake of etiquette, politeness, and good manners. It is required if we desire to be citizens in the Kingdom of God. "So then you are no longer strangers and sojourners, but are fellow citizens with the saints and members of the household of God." (Eph. 2:18) Through the prayers of the saints, may our Lord sustain us in our struggle to attain perfection in Him, in which our outer actions and morals become a natural consequence of the purity of our inner being.

## The Feast of NAVROUZ

The Coptic New Year is the very first calendar ever known by man on planet earth! It goes back 4241 BC. The word "Nayrouz" is of Coptic origin. The stem is niiaro-oo meaning: "the rivers." The suffex "ouz" is Greek, thus, the word "Niiaroouz." Mid September is usually where the waters of the Nile river rises, so the prayers are lifted to God for the rising of the waters of the rivers for irrigation and ask for His blessings at the beginning (crown) of the Coptic Calendar year. When the Persian ruled Egypt from 525-405 BC, they adopted the word and incorporated it in their language and took it to mean "the beginning of their Persian year," and called it "Nayrouz." The word "Nayrouz" in Persian, means "the new year."

On celebrating this feast three things are stirred in our minds.

- Honoring the millions of martyrs who

sacrificed their lives as sacrifices of love for our Lord who sacrificed Himself on our behalf.

Fr. Tadros Malaty

- Joyfully celebrating the beginning of the Coptic New Year.

- Expressing of our flamed eager for the last advent of Christ. Through the last two weeks before the feast the readings of the liturgies of the Eucharist concentrate of the Parousia of Christ.

I asked myself; what is the relation between honoring the martyrs, the celebration of the New Year and the Parousia of the Lord? The Opened Gates of Paradise

As I started to speak to our kids in the Church about El-Nayrouz I asked, Is there a sun in the Paradise? Truly the Sun of Righteousness, our Lord Jesus Christ, is the ever shining Sun. There is no place for sunset in Paradise; there is no night, no

Issue No. 9 in Year 24 Saint

Saint Antony Monastery CA

days, no weeks, no months, no seasons, and no years. But we attain a unique day without night, an everlasting day. In it we receive the brightness of the Sun of Righteousness that reflects on our souls and our risen bodies. Through the celebration of the Feast of Nayrouz, we start a new Coptic year. At the same time we declare our eagerness to share with the martyrs, a new Day which they attain in Paradise. They have the experience of brightness, through which the brightness of the glory of Christ shines on them; they have no need of a sun nor a moon. There is no room for various seasons, nor of night and day. They are not in need of food. In the Feast of El-Nayrouz we are longing for the eternal life. In the feast of El-Nayrouz we behold the opened gates of Paradise. We see our Christ coming to carry us on The Clouds, together with those who already entered the Paradise. All of us will enjoy the divine throne in heaven.

O Lord, grant us to celebrate El-Nayrouz, So that we may ask for a blessed year for all mankind. And that every believer has the experience of Your MARVELOUS Day, Thus, all will enjoy the brightness of Your glory. Yes, Come quickly O Lord Jesus. Our hearts are enflamed with Your love. Our hearts ask for none except You. Let me, O God, celebrate the Feast of El-Nayrouz unceasingly; Let me experience this joyful gospel, the gospel of everlasting unity with You. Wondrous is the Son who paid the price of my trip to Your divine bosoms, And Your Holy Spirit who forms me to become a heavenly bride, Carrying me as if with the wings of a dove that heaven may celebrate my wedding! I

see You my beloved Christ, coming to me personally, You have chosen me to share in Your glory, and You offered Yourself, a joyful sacrifice of love. Grant me to become an icon of You, With a big heart, full of love to all humans, That, I may become a source of joy to everyone. Your dwelling in me, O Holy Spirit renews my nature, He transforms my dark tomb into a holy sanctuary, He converts my darkness into exceeding brightness!

Grant me with all my brethren, to fly and be with You in heaven! Let me celebrate the feast of the martyrs as fit, that I may practice witnessing for You. Change my life to be full of joy with You, even at the moments of my daily repentance. You see me my Lord rejoicing in You, and You become delighted in me. The heavenly angels see me coming to You, and they welcome me. They receive me with exceeding joy to join them in praising You. The sinners see me full of joy, and they get filled with hope. They see me rejoicing, and they join me in my continuous repentance. The prophets and the apostles and all the martyrs see me. And they praise You for letting me accompany them in Your kingdom! What a wonderful thing, You delight in me, And so do all Your creation, in heaven and on earth! But the devil runs away in front of me As he sees Your divine joy enlightens me and shines upon my face! Glory is to You, the source of joy and victory. Grant me O Lord that I may celebrate the feast of the martyrs all my life, That, I may witness to Your joyful gospel, That, I may always be in touch with Your tremendous fatherly love, I see You anticipating with longing for me too.



## **Priestly Garments**

## Introduction

At the command of God (Exod. 28:2) the priest has to wear special garments before beginning the mass. The garments have to be of a special type and different from those commonly worn; they have to be white because:

1. They are becoming to the light worn by God as a garment (Ps. 104:1)

2. They symbolise the transfiguration of the Lord. (Math. 17:2)

3. The garments of the angels were as white as snow when they appeared to the women after the resurrection. (Luke 24:4)

## 4. See Rev. 4:4

These garments are consecrated by prayers, on each piece a crucifix is embroidered with the inscription (Jesus Christ Son of God) in Coptic (Isous Pi-Ekhristos Epshiri Em-Efnoty). Hereunder is a detailed description of priestly garments:

## 1. Tunia

White caftan-like, symbolising the robe of the Lord, on which lots were cast (Math. 27:35; Rev. 1:13, Ps. 93). The 'Tunia' is the same style worn by all those who participate in the service starting from the deacon up to the Patriarch.

## 2. Yoke

With an opening at the top, it hangs on the chest - for priests and those of higher ranks only, symbolising the yoke of Jesus (Math. 11:3)

In the case of Bishops it bears the images of the twelve(12) Apostles in the same manner when Aaron inscribed the twelve(12) names of the tribes of Israel at God's command. It also denotes that God carries His people and helps them with guidance. As for the deacons, this is called 'Badrasheel' it takes the form of a long sash that is divided into half under the left armpit and passes cross-sectionally over the right shoulder with one section to the front and the other to the back the sash is long enough to hang down; it is worn cross-sectionally as a symbol of the cross.

## 3. Cuffs

For priests and senior ranks only - it symbolises the way Jesus was rope-tied on His way to Pilate (Math. 27:10 - Mark 15:1). It also symbolises the power given by Jesus to His servants at the service.

## 4. Shamla

It resembles the turban worn by Levis in the olden days (Exod. 28:4) it is a rectangular piece of cloth with the design of two crosses, one on the head and the other on the back - with time it has changed and now it is in the shape of a semi-circle with a cavity (crown-like) and is worn on the head.

The 'Balien' is for the Bishop - it is worn on the chest. It passes from the left armpit to the right shoulder, the other end passes from the right armpit to the left shoulder forming a cross both at the back and the front, reminding the wearer of the cross carried by Jesus.

## 5. Girdle

A belt of silk or brocade worn y the head priest around the waist (Rev. 1:13). It is to signify position and a reminder of the rope by which Jesus was pulled and dragged to the Cross.

## 6. Gown

A round garment for priests and their seniors, open at the front, and sleeveless. It symbolises God's protection that surrounds from every direction. It reminds the wearer of the purple robe which was thrown on Him by Herod (Mark 15:17).

## 7. The Crown

To be worn on the head of Bishops : made of silk, brocade or gold. On it inscribed the Lord crucified. It resembles the turban of Aaron which was inscribed 'consecrated to the Lord' and the inscription surrounded by a golden wreath (Exod. 29:30, Rev. 4:4, Songs 3:11, John 19:5). It is removed during the gospel reading as a sign of veneration to the Lord and the Gospel.



## By His Holiness Pope Shenouda III

Lord, make it a blessed year... A pure year to please You... A year in which Your Spirit prevails... And joins in working with us...

Hold our hands and guide our thoughts from the beginning of the year till its end... Let this year be Yours, to please You...

It is a New Year, spotless; let us not tarnish it with our sins or impurities...

Lord, be with us in every work we intend to do this year...

Silent we will be, and you will do everything...

Let us rejoice in all Your deeds, and say with John the Evangelist:

"All things were made through Him, and without Him nothing was made that was made." (John 1:3)

Let this year, 0 Lord, be a happy year... put a smile on each face and gladden every heart...

Let Your grace emerge in our trials and help those who are tempted...

Grant us peace and quietness of mind...

Give those who are in need, cure the sick and console the grieved...

We do not ask You, God, only for ourselves...

But we ask for the all, because they are Yours...

You created them to rejoice in You. ..then make them happy with You...We ask You for the Church, for Your mission, that Your word may reach every heart... We ask you for our country, for the world's peace that Your Kingdom may come everywhere.

Let it be a fruitful year, full of goodness...

Everyday and every hour has its own work ...

Do not allow a futile moment...

Fill our life with activity, work, and production...

Grant us the blessing of a productive and holy toil.

Let the communion of the Holy Spirit be with us in all our deeds...

We thank you, God, for you have kept us till this hour and granted us this year, that we may bless You...

Amen.

September 2014

Issue No. 9 in Year 24

Saint Antony Monastery CA

Page 8

## Saint of the month St. Barsoym El Erian



St. Barsoum was born in 1257 A.D. from pious parents. His father was the faithful scribe of Queen Shagaret El-Dor, who gave him the title of "preferred notable"; his mother was from the family of El-Taban. When his parents passed away, St. Barsoum inherited their great fortune and was placed under the care of his uncle, who coveted St. Barsoum's riches. St. Barsoum did not resist his uncle, for he remembered the words of Solomon the Wise, "Vanity of vanities! All is vanity . . . What profits a man of all his labor which he endures under the sun?" (Eccl. 1:2) Some of St. Barsoum's relatives tried to incite him to sue his uncle but he utterly refused.

St. Barsoum lived outside of the city for five years, suffering the harshness of the summer heat and of the winter cold. He wore no clothing except a hairy sackcloth, following the example of the St. Paul, the first hermit. St. Barsoum then went to live as a hermit in a cave adjoining the church of Saint Mercurious in old Cairo. In the cave lived a large snake who prevented people from entering. When St. Barsoum tried to enter the cave, the church's people stopped him, for they feared for his life. Fearless, St. Barsoum raised his arms toward heaven, prayed, then crossed himself and proceeded saying, "O my Lord Christ, the Son of the Living God, who gave us the authority to trample on serpents and scorpions and every power of the enemy. You granted healing to the children of Israel, who were bitten by the serpents, when they looked to the brass serpent. Now, I look to you, o You who was hung on the Cross, so that You might grant me the power to be able to overcome this beast." Then St. Barsoum made the sign of the cross over himself, and moved toward

the serpent saying, "You trampled the serpent and the snakes, and You tread upon the lion and the dragon. The Lord is my light and my salvation, whom shall I fear? The Lord is the strength of my life, of whom shall I be afraid?" Then he said to the serpent, "O blessed one, stand still in your place." He made the sign of the cross over the serpent. He prayed to God and asked Him to remove the beastly nature from the serpent. As St. Barsoum finished his prayer, the serpent changed its nature and became tame. The saint said to the serpent, "Henceforth, O blessed one, you shall not have power or might to harm any man, but rather you shall be subject and obedient to what I say to you." The serpent manifested signs of submission and obedience, and became with the saint as the lion was with Daniel, the prophet, in the den.

After St. Barsoum left the cave, he lived on the roof of the church, again enduring the summer heat and the winter cold for fifteen years. His skin became dark as he spent his time meditating, worshiping and serving his fellow man. His reputation of sanctity spread so far and wide that many people, Christian and Moslem alike, went to him seeking his blessings. Continuing to only wear the goatskin around his waist, St. Barsoum became known as "El-Erian," which means the naked or the disrobed. God granted St. Barsoum the gift of performing signs and miracles. St. Barsoum offered the comfort of the Holy Spirit to his people in a time of severe troubles and tribulations for Christians in Egypt. In addition to the closing of churches, the Christians in Egypt were forced to wear blue turbans, but St. Barsoum refused to replace his white turban. The rulers of that time visited him and saw his white turban.

but no one dared to force him to wear a blue one for they knew that the power of God was with him. Eventually, however, Saint Barsoum was arrested with a number of Christians and thrown into prison. While in jail, he kept praying to our Heavenly Father on behalf of his harassed brothers. Relief came rapidly and the imprisoned were released and allowed to go in peace.

After that incident, Barsoum went to Turah, a town south of Cairo near Helwan, and there he lived in the roof of a church in the Shahran monastery. One day the people who came to see the saint were so numerous that the abbot of the monastery was embarrassed because he did not have enough food for them. Noticing what was happening, St. Barsoum called one of the monks who worked in the kitchen and asked him to bring him a little of the soup they were cooking. The saint prayed over the food, made the sign of the cross and asked the monk to take it back to the kitchen and mix it with the rest of the soup. St. Barsoum then asked the monks to serve the food to everyone, and the Lord, who blessed the five loaves and the two fish, also blessed the food of the monastery and everybody had their fill. When the abbot saw what happened, he went to the saint confessing his weak faith.

It was told also, that while St. Barsoum was preaching to a group of people, he stopped talking unexpectedly. Then he looked up and said, "Please, Saint George, save him!" After a little while, a man entered the room panting and trembling. Saint Barsoum told him, "Thank God for your safety! Please tell us what happened." The man said, "On my way to the monastery, some men attacked me, so I cried, 'Save me Abba Barsoum!' Suddenly, I saw a man, dressed in white and mounting a beautiful horse, chasing the robbers. Then he accompanied me to the door of the monastery and disappeared." The people who were present glorified God, who answered the prayers of St. Barsoum instantly and sent St. George to save the good man.

A prominent Muslim judge called Sheik Zein was bed-ridden for nine months suffering terrible pain in his legs. One night he saw in a dream, a man dressed in rags asking him about his ailment.

The Sheik said that he had weak legs and that the doctors could not help him. Then he asked the poor man about his name, and he replied, "My name is Barsoum El-Erian." In the morning, the Sheik sent his son to the Shahran monastery with a basket of pears as a gift to Saint Barsoum. He told his son to ask the saint to pray so that God may heal him. When St. Barsoum saw the judge's son, he called him by his name, took one of the pears, blessed it and said, "Go back to your father and let him eat from this pear, and in the name of Jesus who raised Lazarus from the dead after four days, your father will be healed." The son hurried home and gave his father the pear, and told him what had happened. The sheik started to eat the pear, but before he finished it, he was able to stand on his feet. Completely cured, he cried, "Your blessing O holy Christian, your blessing my master Barsoum El-Erian!"

The miracles that happen through the prayers of Saint Barsoum El-Erian continue until today. A few years ago, a woman by the name of Hana said, "While we were renovating our apartment, a large snake appeared in a crack in the wall. My husband and I were startled, and we cried, 'St. Barsoum, save us!' Suddenly, the snake stopped moving and appeared to be dead. My husband picked the snake up with a stick and when he brought it outside, the snake ran across the street and disappeared. We realized that the saint froze the snake temporarily in order to save us."

The cave which St. Barsoum dwelt in still exists and can be found near the entrance of Saint Mercurios's church 10 meters under the ground with 18 steps leading to it. An altar has been built inside the cave. On September 27 of every year, the Liturgy of the Eucharist is chanted on this alter in St. Barsoum's honor. Many sick people attend the celebration to be healed by the prayers of St. Barsoum.

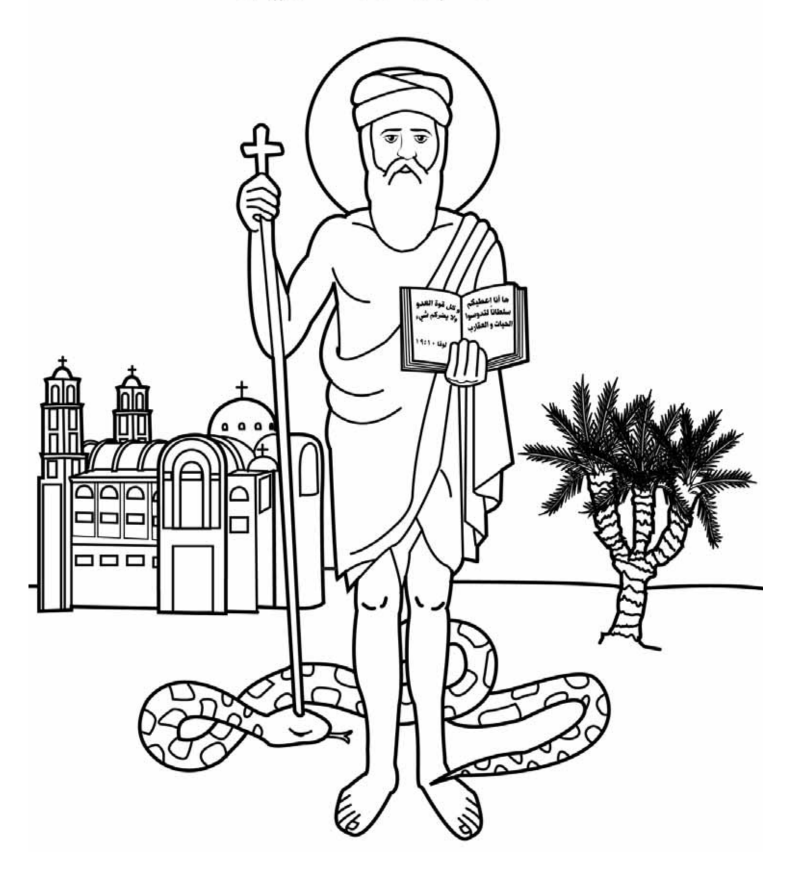
St. Barsoum El-Erian departed to the Lord on September 10, 1317 AD and was buried in the Shahran monastery.

May the prayers and blessings of St. Barsoum be with us and glory be to God forever. Amen.





الأنبا برسوم العريان



## المحوات والجديم والجديم الحرفي الحرفي الحرفي المحرفي الحرفي الحرفي

يتسائل البعض هل هناك جحيم بالمعنى الحرفي أي أن هناك النار الأبدية وبحيرة النار والكبريت, خصوصا أن الكتاب المقدس يعلمنا أن الأشرار سوف يعاقبون بأجسادهم وأرواحهم. وحين يضع البعض صورة المسيح الحنون الشفوق الرحيم الغافر للخطاة الحب إلى المنتهى مع صورة ما قاله عن مجيئه الثانى وهلاك الأشرار وذبحهم أمامه وجهنم النار الأبدية والبكاء وصرير الأسنان والعذاب الأبدى، فيجدوا تناقض ظاهرى فيلجأوا لتفسير كلام المسيح عن العقاب مجازيا بحيث يقولون أنه ليس هناك جهنم بالمعنى الحرفى ولكن جهنم هى مجرد الانفصال عن الله إلي الأبد أو آلحرمان من حضرة الله مع عذاب الضمير.

في البداية يجب أن نعرف أن الله رحيم بلا حدود ولكنه أيضاً عادل بلا حدود وعدله لا يتعارض مع رحمته بل إن عدله لا يترك الأشرار يسيؤون حيث أن عدله لا يترك الأشرار يسيؤون للأبرار فمحبته ورحمته جعل الأبرار يستريحون من ظلم الأشرار في الأبدية. كذلك رحمته عادلة إذ انها ترحم بعدل ولولا ذلك لما كانت رحمة علي الإطلاق. فلو كانت ترحم الأشرار ولا تعاقبهم فهي بذلك تقسو علي الأبرار إذ تأتي بالأشرار ومعهم الشر. وأيضاً تهدر تعب الأبرار إذ أنها بذلك تساويهم مع الأبرار.

إذا نستخلص من ذلك أن الله رحمته عادلة وعدله رحيم.

إذا عدله يستلزم أن يكون هناك عقاب أبدي.

إذا ما هي النار الأبدية المعدة لإبليس وملائكته وأيضا سيطرح فيها الأشرار؟

ليس هناك وصف كثير في الكتاب المقدس سوي بعض الكلمات مثل: نارهم لا تطفأ ودودهم لا يموت, (اش 11: 12) (مر ٩: 12) النار والكبريت (رؤ 11: ٨), أتون النار, البكاء وصرير الأسنان, (مت 11: 12) ...

لكن رما إذا نظرنا إلي ملكوت السموات نستطيع أن نفهم قليلاً الصورة العكسية.

الأنسان وكل الكائنات الخلوقة ليس لها وجود بذاتها ولكن تستمد وجودها من الله وهي تعتمد عليه وعلي قوته. لذلك الجسد يحتاج إلي طعام وشراب ودرجة حرارة (طاقة حوله) وضغط وأكسجين... الخ. والروح أيضاً قتاج قوتها باتصالها بالله. وهذا نعمة من الله إذ اننا به نحيا ونتحرك.

لكننا نجد أن هذه الخليقة نفسها التي تعطي الأنسان ما يحتاجه وهي خليقة الله هي نفسها كانت سبب في القديم في عقاب الأشرار. <sup>«</sup>اذ الخليقة الخادمة لك انت صانعها تتشدد لتعاقب الجرمين و تتراخى لتحسن الى المتوكلين عليك<sup>»</sup> (الحكمة 11 : ٤٢)

إذا إلي الآن هذه الخليقة خسن إلي الكل فيما عدا بعض الأوقات التي سمح الله فيها معاقبة الأشرار مثل فرعون. لكن بصفة عامة هي الآن تعطي الكل. "يشرق شمسه علي الأشرار والصاخين." (مت ٥: ٤٥) لان الخليقة أخضعت للبطل.

لكن الخليقة أيضا سوف تعتق من عبودية الفساد. " لأن الخليقة نفسها أيضا ستعتق من عبودية الفساد إلى حرية مجد أولاد الله» (رو ٨: ٢١) فلن يكون أى طعام أو ماء أو حرارة مناسبة أو أى شئ آخر من الخليقة لخدمة الأشرار. لكن ربما البعد عن مصدر الحرارة والدفى والوجود في برودة يعطى تصور بالتخدير للإحساس، فكلا الحرارة والبرودة عندما تزيد تسبب ألم ولكن البرودة تسبب تخدير هنا على الأرض. لكن في العذاب الأبدى ليس هناك تخدير ولكن الألم إلى اقصاه. لذلك أعطى الكتاب المقدس صورة النار والكبريت (رؤ ٢٠ : ١٠)، والنار التي لا تطفأ...

وأيضا الروح المنفصلة عن الله في ألم متواصل.

إذا الانفصال عن حضرة الله وعن نعمه وخليقته يسبب آلام شديدة للنفس وأكبسد . إن أكبسد في حالت فقدان احتياجه يموت، لكن بعد قيامة الأشرار لن تفني أجسادهم في عدم وجود أن مقومات لهذه الأجساد لذلك سيبقى الألم فقط.

إذاً فهناك عذاب وآلام حرفيت ونفسيت وروحيت للأشرار. ولكن هذه الآلام لا تعني أن الله عنيف أو متشفي أو قاسي لان هذا ما اختاره الإنسان لنفست.

وهذا ينقلنا للكلام عن اعتيار الإنسان.

(يتبع)

العالم.. وانا كنت عندكم في ضعف وخوف ورعدة كثيرة وكلامي وكرازتي لم يكونا بلاك الحكمة الإنسانية المتنع بل ببرهان الروح والقوة) (اكوا: ١٩.٢. ٢.٤).

وأرسانيوس لم يجعله الله أبا ومرشداً. عندما كان معلما للاميرين اركاديوس وهونوريوس في قصر أبيهما الأمبراطور ثيئودسيوس. بل عندما تنقت روحه ,اصبح في أمكانه ان يقول عن نفسه:{أن أرسانيوس معلم أولاد الملوك (الذي درس حكمة اليونان والرومان، لا يعرف الالفا فيتا التى يعرفها هذا المصرى الأمى).

هل تظن يا أخي العابد انك ستبني ركنا في الكنيسة بعلمك وثقافتك؟! يا لك من مسكين. الحق أقول لك ان لم تنطلق من أعتمادك على معرفتك فلن تصل غلى الله. ولن يبارك الله لك في خدمة لأنك ان نحجت فسوف ينسب الناس نجاحك إلى ما وهبه لك العالم من شهادات وإجازات علمية، وهكذا يسلب من الله مجده ويعطى للعالم. الله ياأخى المتعلم قادر فى القرن العشرين أن يذهب غلى البحيرة من جديد، ويختار صيادا جاهلا لكى يقيمه رسولا وكاروزا. فيعلم الناس خيرا منك. أن الله عندما شق البحر الأحمر لم يختر لذلك قضيبا من ذهب. وإنما عصا بسيطة توجد ملاييبن مثيلاتها في العالم.

فحاذر أن تظن في نفسك أنك شئ. أو أن تغتر بثقافة العالم. وحاذر <sup>-</sup> حتي في حياتك الخاصة <sup>-</sup> أن تعتمد علي معرفتك العالمية او الدينية أو قراءاتك الروحية او خبرتك القديمة. وإنما كلما ازددت علما. وكلما تعمقت في الروح. قف كل يوم أمام الله وأنت شاعر بجهلك وعجزك وأنت محتاج إليه ليرشدك. كمبتدئ. مهما كنت قديم الأيام. قف أمامه وانت شاعر بحاجتك الماسة إليه ليحميك من أضعف الشياطين. ومن أبسط الخايا في نظرك ومن أتفه الزلات أمام عينيك.

ليكن لك هذا الشعور. لأني رايت كثيرين بعد أن قرأوا وكتبوا عن عمق الروحيات يسقطون خطايا المبتدئين.. وأقول لك هذا أيضاً خوفا من أت ثقتك بعلمك الروحي وخبرتك الروحية. بجعلك تعتمد علي ذراعك البشري.

{ومعلون من يتكل على ذراع بشر).

واعلم يا أخي الحبيب أن كل علم روحي أو عالمي لا يقودك إلي حياة الانسحاق وإلي الشعور بالجهل، هو علم باطل وخداع للنفس، بل هو ضربة من الشيطان يصرفك بها عن أن تسأل وتطلب وتقرع الباب.. فأشعر يا أخي بجهلك أذ يقول الكتاب: (أن كان أحد يظن أنه حكيم بينكم في هذا الدهر، فليصر جاهلا لكي يصير حكيم) {اكو٣:٨١}.

وكما لأنه أمام الله يتساوي الحكيم والجاهل في انهما كليهما جاهلان وأن موت هذا كموت ذاك. ونسمة واحدة تهب علي الأثنين كذلك أمام الله يتساوي الضعيف والقوي لنهما يليهكا ضعيفان.أذ ليست هناك قوة لحد في حضرة الله.

هل تعتقد يا صديقى أنك قوى؟ اذن فمن اين أتتك القوة انها ليست من ذاتك طبعاً لأنك تراب ورماد، بل عدم وفناء. وهي ليست من كانئ آخر غير الله. لأنه - تبارك اسمه هو وحده القوى، ومنه تستمد كل قوة فهل قوتك أذن من الله؟ ام كان الأمر كذلك فلماذا تغتخر؟ ولمذا تتصلف؟ ولمذا تستخدم قوة الله في غير مال الله؟ أذن فأن افتخر احد فليفتخر بالرب، لأنه - تعالى في مجده - مصدر كل شيئ يدعو إلى الفخار. وان كنت أيها افنسان الضعيف بطبيعتك قويا بالله، فقل أذن كما قال الطوباوى بولس (فبكل سرور افتخر بالحرى فى ضعفاتى لكى حمّل على قوة المسيح. لذلك أسر في الضعفات.. لأنى حينما انا ضعيفً فحينئذ أنا قوى { اكو١٢،١٠٩}

الشخص الذي يعتقد في نفسه أنه قوي لا يستخدمه الله. لن الله يختار ضعفاء العالم ليخزي بهم الأقوياء. فحاذر أن تثق بقوة مزعومة لك. لأن الخطية (طرحت كثيرين جرحي، وكل قتلاها أقوياء). وإنما قل مع داود البار (ارحمني يا رب فإني ضعيف، اشفني يارب فإن عظامي قد أضطربت، ونفسي قد انزعجت جداً). تأكد يا أخي من ضعفك. ليس لأني قلت هذا وإنما لأنها الحقيقة الواضحة. الم تسقط اليوم وتخطئ؟

قويا أذن. بل ضعيفا ومثالا للضعف. وستظل كذلك حتي تعترف بضعفك. وتسرع وتثبت في الآب والآب فيك.

نصيحة أخري أهمس بها في أذنك: لا جملس في خلوتك وتظن أنك أقوي من الناس. وتستعرض المشروعات العظيمة التي يمكنك القيام بها لو أعطيت لك سلطة. أو لو كنت في مكان الآخرين. أنك لست قويا يا أخي بهذا المقدار. وما هذه الا أحلام اليقظة. او لعله الغرور. أما أنت فضعيف. ورما لو كنت في مكان أولئك الخطاة الذين تنتقدهم لاخطأت أكثر منهم. ولأظهرت ضعفا اكثر من ضعفهم. ان كنت قد أنتصرت في الماض أو تنتصر الآن. فسبب ذلك هو وجود الله معك. وليس السبب أنك قوي. احتفظ إذن ببقاء الله معك عالما انه لن يرضي بالبقاع طالما أنت تعبد ذاتك بدلا منه.

واحد من أثنين يعمل في اليدان: اما الله وأما أنت.أن كنت تعتقد أن الله هو الذي يعمل، وأنك لا شئ إلي جواره. بل أنك متفرج تنظر إلي اعمال الله في اعجاب. أن كنت تعتقد هذا فحسنا تفعل. أما أن كنت أنت الذي تعمل. وأن لك القوة ما يكفك لك ذلك، فثق ان كل ما تعمله باطل هو. وستفشل فيه.

لست أوقول هذا عن خدمانك وأعمالك الخارجية، وإنما عن صميم حيانك الروحية أيضاً، أن اعنقدت أنك أنت الذي تجاهد لزن الحياة الأبدية، فسوف نفشك في جهادك. وأن اعتقدت أن خطية ما لم يعد لهك سلطان عليك، فقد نسقط فيها ولو بعد حين، ويكون سقوطك عظيما...

ولكن الحل الصحيح هو أن نشعر بضعفك، في أرض ننبت شوكا وحسكا، أن نشعر بضعفك، أمام كل تجربة وكل خطية قائلا مع المرنم: {لولا أن الرب كان معنا ليقل إسرائيك، لولا أن الرب كان معنا حين قام الناس علينا لا بنلعونا وخن احياء، عند سخط غضبهم علينا}{مراال} وهكذا نصرع إلى الله، ثم ننظر كيف يحارب عنك ويناصر فنمجر الله وليس نفسك، لأن النصرة كانت من عنده.

> من كتاب انطلاق الروح لمثلث الرحمات قراسة البابا شنووة الثالث

> هل تود أن تكون كاملايا اخي الحبيب؟ وهل تريد أن تنطلق روحك انطلاقا إلي حيث لا قيود ولا حدود؟ اذن فعليك قبل كل شئ. أن تفرغ ذاتك من كل شئ: من كل ما أرسبه فوقك العالم من رغبات وعلوم واحاسيس..

> عليك أولا أن تنكر ذاتك, وأن تقف أمام الله كلاشئ. اعرف نفسك بالحيقية, من أنت؟ أليس مجرد حفنة تراب. من تراب الأرض...؟ بل أنت أقل من تراب. أنت عدم, لا شئ مر وقت لم تكن فيه موجودا, ومع ذلك كان العالم عالما, من غيرك. ثم كونك الله أذ لم تكن: خلق التراب اولا. ثم خلقك من تراب. علام إذن ترتفع, ومن انت حتي ترتفع؟ اخفض راسك في خجل وذلة. فأنت عدم. وقف امام الله من انكسار نفسى وأنسحاق روح ذاكراً أصلك القدم.

> هل عرفت أنك عدم؟ بل أصارحك ايضاً انك أقل من عدم. فالعدم هو لا شئ خير من الخطية التي جلبها الإنسان إذ أن (تصور قلب الإنسان شرير كل يوم) {تك٢٥٠٦].

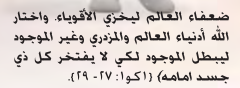
فإن وجدت فيك شيئا صالحا. تيقن تماما أنه ليس منك. بل هو من الله الكلي الصلاح. والكامل القدوس وحده. لأنه ليس احد صالحا الا الله وحده (مت١٩٠١) ان وجدت فيك شيئا صالحا فلا تنتفخ ولا وإنما أرجع الجد لله. لنه هو المستحق وإنما أرجع الجد لله. لنه هو الستحق لأنه صانع الخيرات. بل لأنه الخير ذاته. وهو الصلاح ذاته. وأنت بدونه فناء لا تستطيع أن تعمل شيئا. فلا تسرق مجد الله وتنسبه لنفسك. قد تضئ كالقمر هو كوكب مظلم يستمد نوره من الشمس.

وليس فيه ضيا من ذاته. وأن احتجبت عنه الشمس لا يظهر منه شئ لنه مظلم بطبيعته. أتر يستطيع القمر ان يتحدث عن نوره) أمام الشمس؟. هكذا أنت أيها الحبيب امام الله.

أما أن وجدت فيك شرا فاعرف انه منك. من الخطية الرابطة التي اشتقت إليها. وكنت تسود عليها فسادت عليك {تك٤} لنه ليس شر من قبل الله. الله الذي لا ينفق الشر مع طبيعته والذي بعد ان عمل كل شئ بيديه الطاهرتين اللتين بلا عيب ولا دنس (نظر إلي كل ما عمله فاذا هو حسن جداً).

هل عرفت ذاتك يا أخى الحبيب؟ وهل أدركت ان أنكار الذات هو القاعدة الأساسية لعلاقتك مع الله؟ لست أقصد أن تعتبر ذاتك شيئا تتواضع فتنكره، لأن ذاتك لا شئ، عدم وفناء. ولست أحب ان استعمل كلمة (تواضع) لأن المتواضع هوالكائن الذي يتنازل من مكانه إلى درجة أقل أرتفاعاً وأدنى عليه ان يتواضع سبموا. أما إنسبان حقير مثلى ومثلك، كان ترابا وعدما، مستحيل عليه أن يتواضع، أذ لسيت له درجة حتى يرفضها. أو كرامة حتى يتخلى عنها. وليس هو مرتفعاً حتى ينزل، أو ساميا حتى يتضع. وأنما كل ما أقصده من إنكار الذات يا أخى الحبوب هو أن تعرف ذاتك. فتدرك أنه لا قيمة لك علي الاطلاق. وإنما هو الله الذي يتحنن عليك فيهبك ان احببته، شيئا من مجده، الذي لا تستحقه، لولا رحمته ولولا تواضعه هو وتنازله.

دعنا نتدارك إذن فنتامل تلك الآية الجميلة التي تقول **(أحتار الله جهال** العالم ليخزي الحكماء. واحتار الله



-

فما معني هذا؟ ألا يصلح لملكوت الله ألا الجهال والضعفاء والحتقرون؟! كلا فقد اختار الله قوما مثقفين من أمثله موسى وبنتينوس وأوغسطينوس. واختار الله رجالا أقوياء مثل شمشون والقوي الأنبا موسى. واختار رجالا محترمين مثل داود الملك والأميرين مكسيموس ودوماديوس...

## فكيف التوفيق بين الأمرين؟

ليس المقصود إذن ان الله لا يختار الا جهال والضعفاء والحتقرين. بل لعل المقصود هو ا.ه - تبارك إسمه - يختار الأشخاص الذين مهما بلغوا من علم أو قوة أو كرامة. يقفرون أمام. كجهال وضعفاء محتقرين.

فهاذ موسى الذي تهذب بكل حكمة المصريين. لم يرسله الله عندما كان واثقا بنفسه. ومعتمدا علي قوته البشرية. ولكنه دعاه عندما وصل إلي الدرجة التي قال فيها (من انا حتي أذهب إلي فرعون وحتي أخرج بين إسرائيل من مصر... لست أنا صاحب كلام منذ أمس ولا أول من أمس ولا من حين كلمت عبدك. بل أنا ثقيل الفم والسان) (خر٣: ١١. ٤: ١٠).

وهذا هو بولس الذي درس الناموس وتعلم تحتقدمي غمالائيل. لم يرسله الله الا عندما وصل إلي الحالة التي يستطيع أن يقول فيها: (لأنه مكتوب سأبيد حكمة الحكماء وأرفض فهم الفهماء. اين الحكيم. اين الكاتب. أين مباحث هذا الدهر. ألم يجهل الله حكمة هذا

ووبّخه بشدّة، وطلب إليه أن يتخلّى عن قراره، ولكن الفيلسوف لم يجبه، فثار الملك وأمر السيتاف بقتله، وبينها كانا ينصرفان أخذ الملك السياف إلى ناحية وقال له: 'إن تمسَّك بصمته حتى آخر لحظة لا تمسّه بل أعده إلىّ، أمَّا إن تخاذل وخاف من السيف فاقتله دون الرجوع إلينا'.ولما رفع الجلاّد سيفه وسأله لآخر مرّة أن يتكلّم، آثر الرجل الصمت، فأعاد السيف إلى غمده وعاد بالفيلسوف إلى الملك الذى أكرمه وأطلقه. ولما سأله تلاميذه لاحقًا عن السبب الذي جعله يغامر بحياته رغم بساطة الأمر. أجاب «كتابة» إنه لو تخاذل لصار عارًا عند تلاميذه وكلّ من سمع به لاحقًا، أمّا إن مات لأجل المبدأ فسيلقِّن الجميع درسًا هامًا في الأمانة» روى مار إسحق هذه القصة فى سياق حديثه عن الأمانة للمسيح والتمسُّك بالتدبير الروحي. ولكي نفهم كيف اختار الشهداء الموت على إنكار المسيح: لقد أدركوا أنهم سيموتون آجلا أو عاجلاً فليموتوا إذًا على المبادئ (يُقال أحيانًا: «مات فلان على كذا» أو «ماتت بده على كذا»، أى تمسّلك به حتى النهاية).وقد عبّر القديس بوليكاربوس ببساطة عن ذلك بقوله: «لى هذه السنين كلها وأنا أتمتع بحب المسيح ورعايته فكيف أخونه؟!» أعجبنى كذلك سقراط الذى قبل الموت ولم يتراجع عن مبادئه. وكذلك جان دارك وجاليليو وغيرهم، لقد تسلّمنا من القديس بولس عن الله: «إنْ كُنًّا عُبُرَ أُمَنَاءَ فَهُوَ يَبْقَى أَمِينًا. لَنْ يَقْدِرَ أَنْ يُنْكرَ نَفْسَهُ» (تيموثاةس الثانية ٢: ١٣). هذا يذكّرنا بالأمناء الذين لم يجثوا لبعل: «وَقدُ أَبْقَيْتُ فِي إِسْرَائِيلَ سَبْعَةَ آلاَفٍ. كُلَّ الرُّكَبِ الَّتِي لَمْ جَثْثُ لِلْبَعْلِ وَكُلَّ فَمِ

لَحْ يُقَبِّلُهُ» (ملوك الأول ١٨: ١٩) ونحن أيضًا يجب علينا أن نكون أمناء لله وللآخرين مهما تعرّضنا لخاطر أو تهديد، مثلما يُظهر الأسرى أحيانًا أمانة وثباتًا يفوقان الوصف أمام التعذيب النفسى والجسدى، وقد يصل الأمر إلى حدّ الموت. ولكنهم لا يخونون الأمانة.وبينما يحتقرهم الأعداء علنًا، فإنهم يحترمونهم فيما بينهم وبين أنفسهم. بل أن هناك سياسيين ومصلحين وأطباء لم يستطع أحد أن يشتريهم لا بالتهديد ولا بالمال ولا بالمناصب. رغم فقرهم وبساطة مراكزهم؛ وكذلك الثوّار والمدافعون عن حقوق الإنسان الذين رفضوا المزايدة أو المساومة على الأهداف, انها مسالة مبدأ!!.

كذلك «السكرتير» يجب أن يتمتّع بهذه الفضيلة:الأمانة والثبات على المبدأ. فلا يفرِّط مطلقًا في أسرار العمل وصاحب العمل، وألاّ يتربّح كذلك من العمل بطرق غير مشروعة فيُحسب ذلك خيانة، وبعض المهنيين يصرّون على إتقان العمل مهما كان المقابل المادى أو عامل الوقت. إن الناس يتساءلون كثيرًا: أين ذهبت المبادئ؟ وأين الإخلاص لها؟ وهكذا يجب ألاّ تتغيّر المبادئ بسبب المال، أوالخوف، أوالمصالح والبعض ليست له مبادئ ولكنه مستعد للتمسُّك بالورقة الرابحة. فهو رجل كل العصور. وهو قادر بالتالى على التلوّن وإرضاء جميع الأذواق.وقد لا يكون الشخص مرائيًا، ولكنه مع ذلك بلا مبدأ، وقد يكون صاحب مبدأ ولكنه يجبن عن الدفاع عن مبدئه، والجاهرة به، ويدخل فى هذا الأمر التظاهر بالمبادئ جهرًا ومخالفتها سرًّا، فهناك

أشخاص يتحدّثون عن أمور ومبادئ عالية جدًا ومبهرة حتى لتظن أنك تتعامل مع أمير أو قديس. ولكنه غير صادق، ومستعد لبيع القضية عند أول محك. هكذا قال الرب لللك كنيسة سميرنا: «كُنْ أَمِينًا إِلَى الْمُوْتِ فَسَداًعُطِيكَ إِكْلِيلَ الْحَيَاةِ» (رؤيا ۲: ۱۰)، كما وصف أنتيباس بشهيده الأمين (رؤيا ٢: ١٣) ونعلم من سيرة القديس يعقوب المقطع أن العذاب الأليم المستمر لم يثنه عن التمسُّك مسيحه، كذلك القديس ديوسقورس كابد مشقّات كثيرة لأجل الإيمان، كما اختارت عفيفات كثيرات الموت عوضًا عن التفريط في بتوليتهن، ومارس الرهبان الجاهدون فى الصحارى إماتات كثيرة، وصبروا على الحروب والجوع والعطش والغربة من أجل عظم محبتهم في الملك المسيح. كذلك الفتية الثلاثة رفضوا السجود للصنم حتى لو أَلقُوا في النار. وكذلك دانيال النبى أيضًا أبى ان يتنجّس بأطعمة الملك حتى وإن أَلِقِي في جب الأسود نحن أيضًا علينا الالتزام ببادئنا: فنتمسَّك بالصوم مهما كان الإغراء أو الضغوط. ونرفض الخمر الرقص في الحفلات والأعياد والمناسبات الخاصة. مهما أتّهمنا ومهما سخروا منّا. مثلما يتساءل البعض: هل من مانع من التردُّد على الكنائس الأخرى؟ أو جُربة كل جديد مثل ارتياد بعض الأماكن أو تعاطى بعض الممنوعات؟. ويأتى الردّ دائمًا بضرورة التمسُّك بالمبادئ. وأن تكون هناك هوية وانتماء وعدم التعريج بين الفرقتين.

نيافة الحبر الجليل الانبا مكاريوس أسقف المنيا وأبو قرقاص

سبتمبر ٢٠١٤ العدد ال٩ للسنة ٢٤

دير القديس العظيم الأنبا أنطونيوس - كاليفورنيا

صفحة ٨

فتطتسبوال جي الجي الم

نیافۃ العبر الجلیل (للابا مکاربوں (مقون السیا واپو قرقاص

> «كُنْ أَمِينًا إِلَى الْمُوْتِ فَسَأُعْطِيكَ إِكْلِيلَ الْحُيَاةِ» (رؤيا ٢: ١٠)

المبادئ هي الأُسُس التي تقوم عليها شخصية الإنسان أو الجماعة أو المؤسسة، ويكن وصفها بالصخرة التى نبنى فوقها، والحور الذى تدور حوله الأفكار والسلوك، والمرجع الذي تُقاس عليه المواقف وردود الأفعال. وهو الخارطة، وهو الرؤيا، وهو الصدق مع النفس، وهو الهوية. ثم يأتى بعد ذلك الإخلاص للمبادئ. أمّا العوامل والمقومات التى يقوم عليها المبدأ فهى ما تربّى عليه الإنسان وتسلّمه في بكور حياته من الأسرة والكنيسة، وما عضد ذلك من قراءات وخبرات. والمبادئ الصحيحة هى ما يحتِّ على الفضيلة ويشهد للحق، وبالتالي لا يدافع الإنسان عن مبدأ خاطئ فيضيع جهده ويخسر قضيته. كما أن الإصرار يجب أن يكون على أساس المبدأ وليس «مجرد العناد»، والفيصل بين الأثنين هو الوعى، ولذلك فإن المرونة في المبادئ

تكون بدافع البذل وحب الآخر (مثلما فعل الأنبا موسى الأسود حين كسر قانون الصوم حين جاءه زائرون من مكان بعيد). ومع ذلك فقد يقوم صراع أحياناً داخل الإنسان بين مبادئه من جهة، ورغباته الشريرة من جهة أخرى. لتفوز الخطية وينكسر المبدأ. كما قرأنا عن أناس لفظوا أنفاسهم الأخيرة وهم يدافعون حتى الموت عن مبادئ خاطئة!

صاحب المبدأ يدافع عنه مهما ناله بسبب ذلك من هوان أو خسارة، والبابا أثناسيوس والقديس ديوسقورس. وغيرهما من الآباء المدافعين عن الإيمان أو الطهارة، تسلّموا ذلك من الكتاب المقدس ومن الآباء، وكان بإمكانهم التفاوض مع المضطهدين والنجاة من المعاناة، ولكن ذلك سيكون ضد المبدأ. لقد سأل تلميذا يوحنا أم نَنتَظِرُ آخَرَ؟» (متى ١١: ٣). أي أنه إذا لم تكن أنت هو الآحر، ولكننا في مستعدون لانتظار الآخر، ولكننا في

جميع الأحوال لن نتخلّى عن مبادئنا. ولن نكسر الوصايا. جدير بالذكر أيضًا أن الإيمان بالمبدأ والقناعة به يعينان الإنسان على احتمال الآلام من أجله. بعكس شخص يمكن أن يتلوّن ويتنازل عن مبادئه حت أى ضغط، ولذلك يمكن القول بأن التنازل السريع عن المبادئ قد يعنى عدم الاقتناع بهاوالأروع أن يتمسّك الإنسان بمبادئة حتى وإن لم يره أحد. إنها مسألة صدق مع النفس وأمانة أمام الله الذي «يَدينُ[...] سرائرَ الناس» (رومية ٢: ١٦). لقد هتف يوسف الصديق: «كيفَ أصنَعُ هذا الشَّرَّ العظيمَ وأُخطِئُ إِلَى اللهِ؟» (تكوين ٣٩: ٩)، قال ذلك رغم إدراكه بأن امرأة سيدة قادرة على حمايته، غير أنها بلا شكٍّ ستحتقره فيما بينها وبين نفسها. كما أنه كان سيفقد مستقبله الأبدى روى مار إسحق هذه القصة عن المبادئ والتمسّل بها قائلاً:»قرّر أحد الفلاسفة أن يكفّ عن الكلام والنقاشات مكتفيًا بالاستماع. وسمع به ملك البلاد فأرسل إليه

دير القديس العظيم الأنبا أنطونيوس - كاليفورنيا

سبتمبر ۲۰۱٤

عيسو إبنه.. فذهب عيسو إلى البرية كى يصطاد صيداً ليأتى به.. وأما رفقة فكلمت يعقوب إبنها قائلةً إنى قد سمعت أباك يكلم عيسو أخاك قائلاً ائتنى بصيدِ واصنع لى أطعمةً لآكل وأباركك أمام الرب قبل وفاتى.. فالآن يا ابنى اسمع لقولى فى ما أنا آمرك به.. اذهب إلى الغنم وخذ لي من هناك جديين جيدين من المعزى فأصنعهما أطعمةً لأبيك كما يحب.. فتحضرها إلى أبيك ليأكل حتى يباركك قبل وفاته.. فقال يعقوب لرفقة أمه هوذا عيسو أخى رجل أشعر وأنا رجل أملس.. ربما يجسنى أبى فأكون في عينيه كمتهاون وأجلب على نفسى لعنة لا بركة.. فَقالت له أمه لعنتك عليَّ يا ابني.. اسمع لقولى فقط واذهب خذ لى.. فذهب وأخذ وأحضر لأمه فصنعت أمه أطعمةً كما كان أبوه يحب.. وأخذت رفقة ثياب عيسو ابنها الأكبر الفاخرة التى كانت عندها فى البيت وألبست يعقوب ابنها الأصغر.. وألبست يديه وملاسة عنقه جلود جديى المعزى وأعطت الأطعمة والخبز التي صنعت في يد يعقوب ابنها.. فدخل إلى أبيه وقال يا أبي.. فقال هأنذا.. من أنت يا ابنى؟ فقال يعقوب لأبيه أنا عيسو (الأمر كله خداع في خداع) بكرك قد فعلت كما كلمتني.. قم اجلس وكُل من صيدي لكى تباركنى نفسك.. فقال إسحق لابنه ما هذا الذى أسرعت لتجد يا ابنى ؟ فقال إن الرب إلهك قد يسر لى.. فقال إسحق ليعقوب تقدم لأجسك يا ابنى أأنت هو ابنى عيسو أم لا؟ فتقدم يعقوب إلى إسحق أبيه فجسه وقال الصوت صوت يعقوب ولكن اليدين يدا عيسو ولم يعرفه لأن يديه كانتا مشعرتين كيدى عيسو أخيه فباركه. وقال هل أنت هو ابنى عيسو؟ فقال أنا هو (ثالث مرة يخادع).. فقال قدم

لي لآكل من صيد ابني حتى تباركك نفسي.. فقدم له فأكل وأحضر له خمراً فشرب.. فقال له إسحق أبوه تقدم وقبِّلني يا ابني.. فتقدم وقبَّله فشم رائحة ثيابه وباركه.. وقال انظر! رائحة ابني كرائحة حقل قد باركه رائحة ابني كرائحة حقل قد باركه ومن دسم الأرض وكثرة حنطةٍ وخمر.. ليستعبد لك شعوب وتسجد لك قبائل.. كن سيداً لإخوتك وليسجد لك بنو أمك.. ليكن لاعنوك ملعونين ومباركوك مباركين}.. كل هذه بركات في المسيح يسوع.

**الثياب** يعقوب رمز للمسيح ونحن تباركنا فيه ولما تباركنا فيه لبس هو ثيابنا أي جسدنا وأخذ طبيعتنا.

**الشعر** ويرمز للخطايا.. أي ربنا يسوع أخذ طبيعتنا وحمل خطايانا.

ربنا يسوع أخذ جسد من السيدة العذراء وصارت طبيعته كطبيعتنا وأخذ صورة إنسان لكي يُخبئ داخلها طبيعته كما فعل أبونا يعقوب لبس ثياب عيسو ليختبئ داخلها.. ربنا يسوع كان في صورة إنسان وجلسوا معه وسمعوا صوته و.... إذاً هذا ثوبه معه وسمعوا صوته و.... إذاً هذا ثوبه وعلامات إنسانيته وكما يقول الكتاب (والكلمة صار جسداً وحل بيننا} ( يو اليونانية تعني \*نصب خيمته\*.. أخذ ثياب عيسو الإنسان الجسداني.. ربنا يسوع أخذ جسدنا الإنسان الفاسد وحوَّله إلى غير فساد.

أما الشعر فهو يرمز للخطية.. لماذا؟ لأنه مادة تنبت من الجسد.. نعم هو شئ ظاهري لكن منبته من الجسد لذلك الشخص النذير لا يحلق شعره كأنه قد ترك خطاياه خلفه.. الشعر رمز للفساد فساد الإنسان الداخلي لذلك اليد والعنق ليس بهما شعر وعندما لمس إسحق يعقوب وجده

كعيسو.. هكذا عدو الخير الشيطان يرى رينا يسوع ويتخيل أنه إنسان {حمل الله الذي يرفع خطية العالم} (يو ١ : ٢٩).. يعقوب أملس لكنه لبس شعر لكي يصير مثل عيسو.. رينا يسوع أملس بلا خطية لكنه إقد بالناسوت رمز للمسيح المتجسد الذي بالناسوت رمز للمسيح المتجسد الذي النبي {حمل خطية كثيرين وشفع في الذبين} (أش ٥٣ : ١٢).. حمل في نفسه خطايانا لكي يُلبسنا البر.. الذي لا يوجد في فمه غش حمل خطايانا.

لذلك أبونا إسحق قال كلمة محيرة {الصوت صوت يعقوب ولكن اليدين يدا عيسو}.. ربنا يسوع إحتاروا فيه ويتساءلون من أنت ؟ حتى أنه سأل تلاميذه {من يقول الناس إنى أنا ؟} (مر ٨ : ٢٧ ).. أجابوه حتى الآن الناس لم يعرفوك البعض قال أنك يوحنا والبعض قال أنك نبى و..... فخاف أن يكون حتى التلاميذ أنفسهم لم يعرفوه فسألهم {وأنتم من تقولون إنى أنا ؟} (مر ٨ : ٢٩).. وفرح جداً عندما قال له بطرس {أنت هو المسيح إبن الله الحي} (مت ١٦: ١٦).. أحسنت يا معلمنا بطرس أنك عرفتنى رغم إنى لبست الشعر.. رغم أنه قيل عنى كلمات بها إفتراء لكنك عرفتنى.. صوتى صوت يعقوب لكن شكلى شكل عيسو.

ربنا يسوع به الطبيعتان ينام في السفينة وينتهر الريح فتسمع له.. يبكي على لعازر ويأمره فيقوم.. من أنت؟ أنا الصوت صوت يعقوب والشكل شكل عيسو.. به الطبيعتان رغم أن شكله مثلنا أخذ جسدنا لكنه بلا خطية.

ربنا یکمل نقائصنا ویسند کل ضعف فینا بنعمتم

له الجد دائماً أبدياً آمين

## ۳. مرحلة الرجوع إلى بيت أبيه . ترمز لمرحلة تجميع الأمة اليهودية.

جيد أن تدرس كل شخص وبجانبه المسيح لأن كل غوامضه وروائعه لن تفهمها إلا في المسيح يسوع.

## الكمال:

قيل عن أبينا يعقوب أنه {إنساناً كاملاً يسكن الخيام}.. عندما تقرأ عبارة مثل \* إنسان كامل.. جباربأس.. مُخلص \* كما قيل عن يوسف العفيف.. هي كلمات فوق قدرة الشخص لذلك أنظر إلى المسيح الذي في الشخص.. أبونا يعقوب كماله نسبي لكنه رمز لكمال يعقوب كماله نسبي البشري.. أبونا يعقوب كماله نسبي بينما كمال المسيح كمال مطلق.. {ولم يكن في فمه غش} (أش ٥٣ : ٩).

## إنسان الجسد وإنسان الروح:

لماذا يعقوب بالأخص جاء بجانبه شخص؟ دائماً في كل مرحلة من مراحل حياة أبينا يعقوب عيسو لم يتركه رغم أن يعقوب تركه إلا أن عيسو كان دائماً يتعقبه حتى في فترة هروبه إلى لابان كان عيسو في ظله لأنه كان هارب منه.. هذا إشارة إلى إنسان الجسد وإنسان الروح.. عيسو إنسان الجسد وإنسان الروح.. عيسو أنسان الجسد وإنسان الروح.. عيسو أنسان الروح والحرب في إنسان الجسد.. في إنسان الروح.. {الجسد يشتهي ضد الروح والروح ضد الجسد وهذان يقاوم أحدهما الآخر} (غل ٥ : ١٧).

خرج أولاً عيسو ويتعقبه يعقوب.. كان مُسك بعقبه.. هذا إشارة إلى إنسان الروح والجسد.. لذلك يقول أن عيسو إشارة لآدم ويعقوب إشارة للمسيح.. عيسو يشير لإنسان الجسد إلى آدم الأول ويعقوب يشير لإنسان الروح إلى آدم الثاني.. من الذي أتى أولاً

؟ آدم الأول ومنه جاء الموت لذلك كان محتاج إلى علاج.. يقول لا تخف العلاج يتعقبه.. أي حرب من حركات الجسد لا تخف منها لأنه يتعقبها يعقوب إنسان الروح.. لذلك يقول معلمنا بولس الرسول {الإنسان الأول من الأرض ترابى.. الإنسان الثاني الرب من السماء} (1كو 10: ٤٧).. {صار آدم الإنسان الأول نفساً حية وآدم الأخير روحاً محيياً} (اكو ١٥ : ٤٥).. {كأَمَا بإنسان واحدٍ دخلت الخطية إلى العالم....} (رو ٥ : ١٢).. الإثنان في بطن رفقة يتزاحمان.. {فى بطنك أمتان}.. فى الحياة تيارين شر وخير .. نعم الشر يزداد لكن هناك صوت إلهى يتعقب الإنسان.. بينما في السماء يوجد تيار واحد.

## صار بکراً:

الإنسان الأول عيسو قال ليعقوب {أطعمني من هذا الأحمر}.. نحن نعلم أن يعقوب كان متعجل.. نعم الله قال قبل أن يولد {كبير يُستعبد لصغير}.. لكن يعقوب أراد أن ينفذ هذا الأمر بفكره.. فقال لعيسو أعطني البكورية.. لكن للأسف عيسو إنسان لا ينظر إلى الله.. كانت البكورية في العهد القديم تمثل قوة النسل وفيه يأتي المسيح.. لذلك عيسو باع المسيح عندما باع البكورية وأيضاً رفضه.. أيضاً البكر هو الكاهن الذي يقود العائلة ويقدم عنها ذبائح لذلك كان مقدس.

عيسو رفض كل هذه البركات وقال {أنا ماضٍ إلى الموت}.. هل تبيع البكورية بقليل عدس؟ بركات جميلة وعظيمة تضيع من الإنسان بسبب أمور تافهة.. ولننظر إلى شمشون بماذا باع البركة ؟ عيسو باع البكورية هذا آدم الأول.. آدم كانت سقطته بالطعام وعيسو أيضاً سقطته بالطعام.. آدم إشتهى وأكل وعيسو إشتهى وأكل. بينما يعقوب

إنسان الروح إنسان جهاد يعقب إنسان الجسد ويأخذ منه البكورية.. آدم الثاني صار بكر الخليقة كلها.. يعقوب كان ترتيبه الثاني ورغم ذلك صار الأول هكذا المسيح ترتيبه الثاني آدم الثاني لكنه صار بكر الخليقة كلها.. وكما صار بآدم الأول الموت هكذا صار بآدم الثاني المسيح الحياة وصار مسئول عن الخليقة كلها.. صار كاهن الخليقة كلها وقدم نفسه عن الخليقة بالبكورية.. إستهتر بصورة الله فيه.. لذلك جاء المسيح ليسحق الشيطان على الصليب.. تعقبه وسحق عقبه.. يعقوب تعقب عيسو.

صار يعقوب هو البكر وحلف عيسو ليعقوب وباع بكوريته واستهان بها. معقول شهوة ضئيلة تُفقد الإنسان مجده وأبديته؟ هكذا نحن كثيراً ما نبيع الأبدية بأمور تافهة.. ربنا يسوع يقول لك أريدك أن تكون كاهن الأسرة لكنك تقول له ليس لديَّ وقت.. الإنسان يجب أن يعيش اللحظة.. يعقوب صار كاهن الأسرة البكر لأن البكر يأخذ نصيب إثنين ويأتي منه المسيح ويأخذ قوة النسل.. لكن عيسو لم ينظر إلى كل هذه البركات.

## لبس طبيعتنا البشرية:

في سفر التكوين إصحاح ١٧: ١ - ٢٩.. {وحدث لما شاخ إسحق وكلَّت عيناه عن النظر أنه دعا عيسو إبنه الأكبر وقال له يا ابني.. فقال له هأنذا (لم يكن إسحق قد عرف ما قد حدث بين ولديه).. فقال إنني قد شخت ولست أعرف يوم وفاتي فالآن خذ عدتك.. جعبتك وقوسك واخرج إلى عدتك.. جعبتك وقوسك واخرج إلى أطعمة كما أحب وأتني بها لآكل حتى أطعمة سامعة إذ تكلم إسحق مع

## شخصات كتابية ترمز للسيد المسيح أبونا يعقوب كرمز للسيد المسيح (أ)

من سفر التكوين إصحاح ٢٥ : ١٩ -٣٤.. {وهذه مواليد إسحق بن إبراهيم.. ولد إبراهيم إسحق وكان إسحق إبن أربعين سنةً لما اتخذ لنفسه زوجةً.. رفقة بنت بتوئيل الأرامي.. أخت لابان الأرامى من فدان أرام.. وصلى إسحق إلى الرب لأجل امرأته لأنها كانت عاقراً.. فاستجاب له الرب فحبلت رفقة امرأته.. وتزاحم الولدان في بطنها فقالت إن كان هكذا فلماذا أنا ؟ فمضت لتسأل الرب.. فقال لها الرب فى بطنك أمتان ومن أحشائك يفترق شعبان شعب يقوى على شعب وكبير يُستعبد لصغير.. فلما كملت أيامها لتلد إذا فى بطنها توأمان.. فخرج الأول أحمر كله كفروة شعر فدعوا اسمه عيسو.. وبعد ذلك خرج أخوه ويده قابضة بعقب عيسو فدعى اسمه يعقوب.. وكان إسحق ابن ستين سنة لما ولدتهما.. فكبر الغلامان وكان عيسو إنساناً يعرف الصيد.. إنسان البرية.. ويعقوب إنساناً كاملاً يسكن الخيام.. فأحب إسحق عيسو لأن في فمه صيداً.. وأما رفقة فكانت حتب يعقوب.. وطبخ يعقوب طبيخاً فأتى عيسو من الحقل وهو قد أعيا.. فقال عيسو ليعقوب أطعمنى من هذا الأحمر لأنى قد أعييت لذلك دعى

اسمه أدوم.. فقال يعقوب بعني اليوم بكوريتك.. فقال عيسوها أنا ماضٍ إلى الموت فلماذا لي بكورية؟ فقال يعقوب إحلف لي اليوم.. فحلف له فباع بكوريته ليعقوب.. فأعطى يعقوب عيسو خبزاً وطبيخ عدسٍ فأكل وشرب وقام ومضى فاحتقر عيسو البكورية}.

قصة تبدو عادية لكن أبونا يعقوب ملوء برموز للسيد المسيح.. يعقوب شخصية ملوءة بضعفات.. مكر وخداع وكذب وحيل بشر ومع ذلك نقول إنه رمز للمسيح.. قد تقول ليتك تختار شخص آخر يرمز للمسيح يكون به صفات أفضل من يعقوب.. لكن نجيب ونقول أن الله إستخدم لكن نجيب ونقول أن الله إستخدم ضعفها.. رغم كل ضعفات يعقوب قال عنه الكتاب {يعقوب إنساناً كاملاً يسكن الخيام}.. عبارة أعلى من يعقوب لذلك عندما تقرأها لا تفكر في يعقوب عندئذٍ وفكر في المسيح الذي في يعقوب.

مثلما قال الكتاب عن إبراهيم {فقال الرب هل أُخفي عن إبراهيم ما أنا فاعله} (تك ١٨ : ١٧).. هل الله يقول لإبراهيم كل شئ ؟.. لا.. لكنه يريدك أن تفكر في الإبن المذخر فيه كل كنوز معرفة الآب.. هنا يعقوب يرمز للمسيح

في كماله.. نعم ربنا يسوع كماله مطلق لكن رغم أن أبينا يعقوب ملوء ضعفات لكنه أيضاً ملوء بركات كما قال الكتاب {بركات أبيك فاقت على بركات أبويَّ} (تك ٤٩ : ٢١).. الله سمح إنه يكون أب لأسباط إسرائيل وسُميت الأمة اليهودية بإسمه وليس بإسم إسحق.. إذاً هو شخصية مهمة لليهود بل هو جذر الأمة اليهودية.

## مراحل حياة أبينا يعقوب:

## ثلاثة مراحك مرت في حياة أبينا يعقوب:

١. مرحلة في بيت أبيه إسحق وترمز لمرحلة الناموس والأنبياء.. أي مرحلة ما قبل المسيح.. هذه هي مرحلة وجود يعقوب في بيت أبيه.

١. مرحلة أخذ البكورية وهروبه من بيت أبيه وترمز لمرحلة المسيح البكر لذلك كانت مرحلة تشتيت ومطاردة ورفض وهذا ما حدث مع السيد المسيح كانت تشتيت للأمة اليهودية.. فبرغم أن يعقوب صار غني جداً إلا أنه كان مُشتت.. هكذا الأمة اليهودية الآن مشتتة رغم أنهم أغنياء جداً ومتحكمين في الإقتصاد بخبث ومكر.

بِالإِمِّان.. وَالإِمَان يُعْطِي فَضِيلَة.. وَالفَضِيلَة مِعَرَّفَة تُؤَدِّي إِلَى التَّعَفُّف.. حَلَفَات مُتَصِلَة.

## الصَبْرِ:

جَيِّد هُوَ الإِنْسَانِ الَّذِي فِي حِهَادُه تَابِت دَائِم فِي حَيَاتُه مَعَ اللَّه.. يَنْتَظِر وَيَتَوَقع بِسُكُوت خَلاَص الرَّبَّ.. مُشْكِلِتْنَا أَنَّنَا مُتَعَجِلِين دَائِماً فِي الرُّوحِيَات.. أُرِيدُ أَنْ أَخْرَج مِنْ التَنَاوُل مَلاَك.. وَأَخْرُج مِنْ الإِعْتِرَاف مَلاَك وَ.. لاَ.. الأَمْر يَحْتَاج مَنْ الإِعْتِرَاف مَلاَك وَ.. لاَ.. الأَمْر يَحْتَاج مَنْ الإَعْتِرَاف مَلاَك وَ.. لاَ.. الأَمْر يَحْتَاج مَنْ الإَعْتِرَاف مَلاَك وَ.. لاَ.. الأَمْر يَحْتَاج مَنْ الإَعْتِرَاف مَلاَك وَ.. لاَ.. الأَمْر يَحْتَاج مَوْلاَء حَفِظُوا الإَيْمَانِ وَصَبْر يَسُوع.. اللَّه فَتَطْيل أَنَاتُه عَلَيْنَا حِدًّا بَيْنَمَا نَحْنُ لِلاَ فَائِدَة.. هَلْ لاَحَظْ أَحَد نَفْسُه وَهُوَ يَنْمُو فَائِدَة.. هَلْ لاَحَظْ أَحَد نَفْسُه وَهُوَ يَنْمُو نَصْي تَعْرِف قَدْرَ مُهُو إِبْنَهَا؟.. حَقِيقَةً أَنَّنَا نَكُبُ بَطَرِيقَة غِير مَلْحُوظَة.

لآبُدُ أَنْ يَكُون لَنَا طُول أَنَاة عَلَى الآخَر وَعَلَى أَنْفُسْنَا.. لِذلِك الَّذِي عِنْدُه مَعْرِفَة فِي جِهَادُه يَعْرِف أَنَّهُ مَرَاحِل لأِنَّ الطَّفَرَات فِي الْحَيَاة الرُّوحِيَّة لَهَا مَخَاطِرٍ.. القِدِيس مُوسَى الأُسْوَد عِنْدَمَا بَدَأَ الْحَيَاة الرَّهْبَانِيَّة وَاعْتَرَف لِلقِدِيس إِيسِيذُوروس دَخَل مَعَ الرُّهُبَان الَّذِينَ كَانَتُ لَهُمُ خِبْرَة بِالرَّهْبَنَة فَكَانَتْ وَجْبَتِهِمْ مِنْ الطَّعَام بَسِيطَة.. فَقَالَ لِلقِدِيس إِيسِيذُوروس فِي الإِعْتِرَاف أَنَّهُ يَجُوع وَلاَ يَشْبَع مِنْ هذِهِ الوَجْبَة الصَّغِيرَة لأَنَّهُ كَانَ قَبْل الرَّهْبَنَة شَخْص أَكُول.. فَأَعْطَاه أَب إعْتِرَافُه تَدْرِيب وَهُوَ أَنْ يُحْضِر فَرْع شَـجَرَة وَيَأَكُل بِوَزْنُه يَوْمِياً وَجْبَة وَيَسْتَمِر عَلَى ذلِك.. وَبِالفِعْل مَارس هذا التَّدْريب لكِنْ لِنُلاَحِظ أَنَّ فَرْع الشَّجَرَة بِالأَيَّام يَجفُ وَيَتَسَاقطُ وَرَفُه وَبِالتَّالِي يَقِل وَزُنُه تَدُريجياً وَبِالتَّالِي يَقِل وَزُن الطَّعَام الَّذِي يَأَكُلُه مُوسَى الأُسْوَد بِنَفْس التَّدْرِيج إلَى أَنْ وَصَل لِلّ يَأَكُلُه رُهْبَان الدِير.. لَمْ يَقُل لَهُ القِدِيس إيسِيذُوروس أنَّنَا هُنَا فِي الدِير صَوَّامُون فَلْتَصْبِر عَلَى الجُوع وَنَتَنَاوَل وَجُبِتْنَا البَسِيطَة يَوْمِياً وَتَعَلَّم النُسْك. لأ.n هذا لاَ يَلِيق.

جَيِّد أَنْ تَعْرِف أَنَّ الفَضِيلَة تُقْتَنَى

بِالصَبُرِ.. هَلْ تُرِيدُ أَنْ تَتَعَلَّم الصَّلاَة؟ بالصَبُر.. يُعْطِى الآبَاء تَدْريب لِلصَّلاَة وَهُوَ أَنْ تَصْبِر عَلَى نَفْسَك بِأَمَانَة أَرْبَعِينَ يَوْماً.. لِنَفْرِض أَنَّ إِنْسَان يُرِيدُ أَنْ يُصَلِّى صَلاَتَان فِي اليُّوْمِ. يُدَرِّب نَفْسُه عَلَى ذلِكَ وَيُرَاقِبْهَا أَرْبَعِينَ يَوُماً.. بذلِك يَقْتَنِى مَعْرِفِة الصَّلاَة أي يَكُون عِنْدُه عَادِة الصَّلاَة.. إنْ فَعَلَ ذلِك بِأَمَانَة تَرْفَعُه النِّعْمَة لِعُرفَةُ الصَّلاَة نَفْسَهَا أى كَيْفَ يُصَلِّى -.. وَيَقُول الآبَاء إِنْ لَمْ تَقُمْ بِالتَّدْرِيب يُوم خِلاَل الأرْبَعِين يُوم تَخْصِم مِنْهَا عَشْرَة أَيَّام مُقَابِل ذلِك اليَّوْم أي وَكَأَنَّكَ فُمْتَ بِالتَّدْرِيبِ ثَلاَثِينَ يَوماً فَقَطْ.. أَصْمُد أَرْبَعِينَ يَومَاً مُتَوَاصِلَة لِتَكُون عِنْدَك عَادِة الصَّلاَة ثُمَّ أَرْبَعِينَ يَومَاً أَخْرَى لِتَعْرِف كَيْفَ تُصَلِّى.. وَلِتَثْبُت لِتَدْخُل فِي أَرْبَعِين يَومَاً أَخْرَى تُعَرِّفَك فيهَا النِّعْمَة صَلاَة القَلْبِ وَمِنْهَا تَرْفَعَك النِّعْمَة إلَى صَلاَة الرُّوح وَكَمَا يَقُول الكِتَاب أَرْكُضُوا لِكَئْ تَنَالُوا (١كو ٩ : ٢٤).. إنْ لَمْ تَكُنْ لَكَ فِتْرَةْ مُعَيَّنَة ثَابِتَة مَعَ الله لَنْ تَنْمُو.. لَنْ تَنْهُو بدُون صَبْر.. قَدْ جَد أَنْفُسْنَا نَصْمُد بَعْد الإعْتِرَاف أَيَّام قلاَئِل ثُمَّ نَعُود لِحَالِتْنَا الأولَى.. أي أَيَّامُنَا مَعَ اللَّه قَلِيلَة وَعَالِباً تَضِيع لأِنَّهُ يَتَخَلَلْهَا شَهَوَات وَعَثَرَات.

## التَّقْوَى:

مَعَ الصَبْر تَقُوَى أي تَتَقِي الله أي تَخَاف الله.. أي أَنْنَاء الفَضِيلَة كَيًا مَخَافِة الله.. عَظِيم هُوَ سِرُّ التَّقُوَى الله ظَهَرَ فِي الجَسَد (اتي ٣ : ١١). عَظِيم

هُوَ الله الَّذِي يَخَافُه النَّاس وَهُوَ جَاءَ لَّهُمْ وَالَّذِينَ كَانُوا يَخَافُونُه إِتَّقُوه أَكْثَر.. تَقْوَى أي أَشْعُر مِهَابِة الله.. عِنْدَمَا يَدْخُل الله كَيَان الإِنْسَان يُرَتِبُه.. مِثْل فَصْل بِدُون مُدَرس جِّد فِيهِ كُل مَا تَتَوَقعُه وَمَا لاَ مُورُه مُرَتَبَة حِداً.. هكَذَا الله يَدْخُل كَيَان الإِنْسَان فَيُرَتِبُه وَيَجْلِب لَهُ وَقار وَتَقْوَى وَيَعْرِف الإِنْسَان أَنَّ هُنَاك مُجَازَاة وَمُكَافَأة وَيَعْرِف الإِنْسَان أَنَّ هُنَاك مُجَازَاة وَمُكَافَأة

التَّقُوَى جَلِّلِب مَخَافِه اللَّه وَتُعِين الإِنْسَان فِي حِهَادُه.. عِنْدَمَا يَكُون لِلإِنْسَان صَبُر وَتُقَوْى جَلِّلِ لَهُ مَخَافِه

الله.. عِنْدَمَا أُصَلِّي فِي بِيتِي وَأَشْعُر أَنَّ الله يَرَانِي هذَا يَجْلِب لِي تَقْوَى.. عِنْدَمَا أَشْعُر أَنَّ الله مَوْجُود فِي كُل مَكَان هذا الأمر يَجْلِب تَقْوَى.. لكِنْ التَّقْوَى أُسَاسْهَا الإِمَان.

## مَوَدَّة أَخَوِيَّة:

أي شَخْص وَدُود.. أي مُحِب عَطُوف لَطِيف.. لاَ يُبْكِنُ أَنْ يَعْمَل اللَّه فِي إِنْسَان وَجَدُه قَاسِي القَلْب.. لاَ يُبْكِنْ لإَنْسَان يَخْتَبِر صَلاَح اللَّه وَجَدُه قاسِي بَلْ بِبَسَاطَة تَخْرُج مِنْهُ كَلِمَات تَشْجيع مُفْرِحَة جُآمِل.. مَوَدَّة أَخَوِيَّة أي جَعَل الآخَر يَشْعُر بِمُسْتَوَى رُوحَانِي.. فَضِيلَة.. إِذَلِكَ مِنْ ثِمَار الرُّوح القُدُس لُطْف.. جَيّد أَنْ يَكُون عِنْدَكَ ثَمَر اللُطْف.. أَحْيَاناً نَكُون غِير مُريحِين.. المَوَدَّة الأَخَوِيَّة مُسْتَوَاها عَالِي لاَنَّ أَسَاسُهَا الإيمَان.. أَحْيَاناً يَكُون وَدِّنَا نَحُو أَصْدِقَائَنَا فَقَطْ.. لاَ.. تَعَامَل مَعَ الكُل بِنَفْس مُسْتَوَى المَوَدَّة وَكَانَ الإِجْيل يُحَوَّلْنَا كُلِّنَا إِخْوَة عَلَى مُسْتَوَى عَالِي .

## مَحَبَّة:

هُنَاكَ خُوف أَنْ تَكُون مَوَدَنْنَا الأَخَوِيَّة مَجَرَّد شَكْلِيَات أَوْ مُجَامَلاَت إِجْتِمَاعِيَّة فَقَطْ فَقَالَ مُعَلِّمُنَا بُطْرُس الرَّسُول لأَبُدُ أَنْ تَكُون المَوَدَّة الأَخَوِيَّة مَشْحُونَة بِالحَبَّة.. الْحَبَّة الصَّادِقة مِنْ قلْب طَاهِر بِشِدَّة يَشْعُر بِهَا الآخَرُون لِذلِك الْحَبَّة الغَاشَّة وَاضِحَة.

هُنَا كَأَنَّ بُطْرُس الرَّسُول يَقُول الَّذِي بِهِ إِيمَان بِهِ شَجَرَة لَهَا كُل هذهِ الفُرُوع وَتَأَخُذ مِنْهَا غِذَانُهَا وَتُعِيد لَهَا مُهُو زِيَادَة وَتُعْطِي نَمَر.. نَحْنُ أَفْرُع هذهِ الشَّجَرَة أي خَلَلْ فِي أَحَد حَلَقَات هذهِ السِّلْسِلَة يُسَبِّبْ خَلَلْ فِي كُل الْآلَفَات وَبِالتَّالِي لاَ تَكَمَّل بَعْضَهَا.. أي تَكُون غِير مُسْتَمِرَة مَنْ ذلِك جَفَاف لكِنْ الفَضَائِل جَلْب بَعْضَهَا.. فَضِيلَة بِالإِيمَان وَالرُّوح جَلُب مَعْرِفَة جَلْب صَبْر.. جَلَب مَحَبَّة.

رَبَنَا يَكُمَل نَقَائِصْنَا وَبِسْنِد كُل ضَعْف فِينَا بِنِعْمِتُه

لَهُ الجَحُد دَائِماً أَبُدِيّاً آمِين

يُعْطِيك سَائِر السَّلْسِلَة كُلَّهَا.. نَعَمْ يَنْمُو لكِنْ الكُل مُرْتَبِطْ مَعاً.. فِي الإِيمَان فَضِيلَة وَفِي الفَضِيلَة مَعْرِفَة وَ.. الكُل مُرْتَبِطْ بِكَلِمَة \* فِي \* وَلَيْسَ \* ثُمَّ \* .

## الإيمان:

الإيمان هُوَ البِدَايَة لأِنَّ بِدَايِة كُل صَلاَح هُوَ الإيمان.. بِدَاية كُل فَضَائل إيمان.. فَكَيْفَ تُسَامِح إِنْ لَمْ يَكُنْ لَدَيْكَ إِيمان بِالتَّسَامُح؟.. كَيْفَ تَعُبُد الله إِنْ لَمْ وَالفَضَائِل وَ..؟ كُل هذه أسَاسُهَا إِيمان.. لِذلِك تَمَسَّك بِالإيمان.. أحْيَاناً يَكُون إِيمَانُنَا إِيمان نَظَرِيَ.. تُؤمِنْ بِالتَّجَسُد.. الإِفْخَارِسْتِيَا..؟ نَعَمْ.. لكِنْ هَلْ تُمَارِس الإِفْخَارِسْتِيَا..؟ نَعَمْ.. لكِنْ هَلْ تُمَارِس أَوْنُ أَشْعُر وَأُؤْمِنْ أَنَّ الله دَاخِلِي يَكُشِف أَنْ أَشْعُر وَأُؤْمِنْ أَنَّ الله دَاخِلِي يَكُشِف يَكُون إِيمَانَنَا إِيمان مُتْمِراي.. لِيمَان مُعَارَسَتُنَا مَا يُعْمَاقِي وَكُل أَعْمَالِي.. لِذَلِك لأَبُدُ يَكُون إِيمَانَنَا إِيمان مُتْمِر فَعَال

الإيمان شِئ دَاخِلِي يَظْهَر خَارِجِياً فِي صُورَة فَضَائل.. إِذاً الفَضِيلَة هِيَ ثَمَرة الحَيَاة الدَّاخِلِيَّة.. هَلْ لَدَيْكَ إِيمَان أَنَّ اللَّه مَحَبَّة ؟ إِنْ كَانَ لَكَ هذا الإيمان عَمَلِي سَتُحِب كُل النَّاس.. هَلْ لَكَ إِيمَان أَنَّ الحُبَّة تَسْتُر كَثْرَة مِنْ الخَطَايَا (ابطَ ٤ : ٨).. وَأَنَّ الحُبَّة تَتَأَنَّى وَتَرْفِق وَلاَ خَسِد وَلاَ يَجُعَلَك تَسْلُك الحُبَّة لِأَنَّ الإِيمَان إِنْ لَمْ يَحُنْ لَهُ فَضِيلَة تُظْهِرُه سَيَكُون إِيمَان مَيِّتُ. إِيمَان بِدُون أَعْمَالٍ مَيِّتُ (يع ٢ : ٠٢).

إِنْ كَانَتْ هُنَاكَ جُثَّة لِشَخْصٍ مَا وَنَقُول هذا هُوَ فُلَاَن. نَسْأَل أَيُنَ هُوَ؟ هُوَ مَات إِذاً الجُنَّة لاَ تَعْنِي شَيْء مَادَامَ الشَّخْص مَيِّتٌ. هكَذَا قَدِّم فِي إِيمَانَك فَضِيلَة. لِذلِك إِنْ أَرَدْت أَنْ تُعْلِن إِيمَانَك المُسيحِي إِعْلِن عَنْ إِيمَانَك بِفَضَائِل وَأَعْمَال. أَي يَكُون إِيمَانَك حَي. أَساس كُل الفَضَائل إِيمَان بِقَنَاعَة كَامِلَة.. كَيْفَ إِيمَان بِقَنَاعَة أَنَّ الله يُبَارِك فِيمَا بَيْنَ يَدِي بَعْد أَنْ أُعْطِي العُشُور؟!! كَذلِك لَنْ أعِيش الطَّهَارَة إِنْ لَمْ يَكُنْ عِنْدِي إِيمَان

بِقَنَاعَة أَنَّ جَسَدِي هُوَ هَيْكَل الله.

## الفَضِيلَة وَالمَعْرِفَة:

الفَضَائِل هِيَ أَعْمَال لكِنْ مِعْرفَة.. المَعْرفَة هِيَ الإفْرَاز.. أي لأَبُد أَنْ يَكُون لَكَ سَنَدكِتَابِي لِلفَضِيلَة.. هَلْ تُرِيدُ أَنْ تَصُوم ؟ صُمْ مِعْرفَة.. هَلْ تُرِيدُ أَنْ ثُمَارِس فَضِيلِة الصَمْت ؟ مَارِس الصَمْت مِعْرفَة.. لاَ ياتِي إِنْسَان وَيَقُول سَاصُوم فِي فِتْرة الخَمَاسِين حَتَّى الثَّالِثَة ظُهْراً وَفِي فِتْرة الصُوم الكِبِير يَأْكُل وَيَقُول لأَنِّي أَشْعُر بِالجُوع.. هَلْ تُرِيدُ أَنْ تُمَارِس أي فَضِيلَة ؟ مَارِسُهَا مِعْرفَة وَبِسَنَد أب الإِعْتِرَاف.. وَهَذَا مَا يُسَمَّيه مُعَلَّمْنَا بُولِس الرَّسُول الجِهَاد القَانُونِي.. أي مِعْرفَة.

كَانَتْ فِي أَحَد الأَدْيُرَة رَاهِبَة مُبْتَدِنَة تُرِيدُ أَنْ تَصُوم ثَلاَثَة أَيَّام ثُمَّ تَتَنَاوَل وَجُبَة وَاحِدَة.. فَقَالَت لَهَا الأَم الرَّئِيسَة قانُون تَأَكُل فِيهِ وَجْبِتِين يَوْمِياً.. وَعِنْدَمَا لَمَسَتْ فِيهَا الأَم الرَّئيسَة الكِبْريَاء طَلَبَتْ مِنْهَا أَنْ تَأَكُل ثَلاَثَة وَجَبَات يَوْمِياً.. فَأَرْسَلَتْ الرَّاهِبَة الصَّغِيرَة رسَالَة لأب إعْتِرَافْهَا تَسْتَغِيث بِهِ مِنْ الْأَم الرَّئيسَة وَتَقُول لَهُ \* أَنْتَ كُنْتَ تِشَجَّعْنِي عَلَى الصُّوم وَالنُسْك بَيْنَهَا هُنَا فِي الدِير لَيْسَ كَذلِك \*.. وَكَأَنَّهَا تَصِف الدِير أَنَّهُ أقل رُوحَانِيَّة مِنْ مُسْتَوَاهَا الرُّوحِي.. فَقَالَتْ لَهُ فِي رسَالَتْهَا أَنَّ الأَم الرَّئيسَة مَّنْنَعْنِي مِنْ الإرْتِفَاع.. فَأَجَابَهَا أَبِ الإعْتِرَاف \* هِيَ مَنْعِك مِنْ الإرْتِفَاع كَىْ خَفْظِك مِنْ الإرْتِفَاع \*.. قدِّمَ الفَضِيلَة بِوَعْي وَمَعْرِفَة.. وَالَّذِي يَرُشِدَك فِي ذلِك أَنَّكَ تَعْرِف أَنَّكَ تَعِيش الإنجيل.

قرَّر أحَد الشَّبَاب أَنْ يَحْيَا حَيَاة الرَّهْبَنَة فَإِجْتَمَعِت حَوْلَهُ العَائلَة لِتُعَرُقِل الفِكْرَة وَقالُوا لَهُ أَنْتَ تَعْلَمُ أَنَّكَ وَحِيد لِإَبُوَيْكَ اللَذَان تَعَبَا لِأَجْل تَعْلِيمَك وَهُمَا الآنْ يَحْتَاجَان لَك لِتَحْمِل مَعْهُمَا عِبْء الأُسْرَة وَأَنْتَ بِذلِك تَتَخَلَّى عَنْ الْسُنُولِيَّة.. وَقَالَ الشَّاب لأب إِعْتِرَافُه أَنَّهُ كَانَ يَتَصَبَّبُ عَرَقاً وَلاَ يَعْرِف كَيْفَ يُجِيبَهُمْ.. لكنَّهُ فِي النَّهَايَة قَالَ لَهُمْ الإِخْلِيل الَّذِي قَالَ لِي مَنْ أَحَبَّ أَباً أَوْ أُمَّا

أَكْثَرَ مِنِّي فَلاَ يَسْتَحِقُّنِي... (مت ١٠ : ٣٧).. وَ.. وَطَلَّ يُعْطِيهُمُ آيَات مِنْ الكِتَاب تُدَعِمُ مَوْقِفُه فَصَارُوا هُمُ مَنْ يَتَصَبَبُون العَرَق.. لأِنَّهُ يَفْعَل الفَضِيلَة مِعُرِفَة.

قدِّمُوا فِي إِيمَانِكُمْ فَضِيلَةً وَفِي الفَضِيلَةِ مَعْرِفَةً وَ.. أَي كُل مَا تَفْعَلُه يَكُون بِسَنَد إِنْجيلِي وَيفَرَّحَك الإنْجيل وَتَكُون بِذلِك مُسْتَرِيح.. وَكَمَا عَلَّمَنَا الآبَاء أَنَّ الفَضِيلَة لاَبُدَأَنْ تَكُون مَصْحُوبَة فِي الجهاد مَطْلُوب حَتَّى الإيزَان الرُّوحِي فِي الجُهاد مَطْلُوب حَتَّى أَنَّهُمْ يَقُولُون أَنَّ النُّوم مِعْرِفَة خَيْر مِنْ السَّهَر بِغَيْر بِغَيْرَ مَعْرِفَة.

هُنَاك دِيَانَات أُخْرَى تُعَذِّب الجَسَد بِدُون مَعْرِفَة فَمِنْهُمْ مَنْ يَنَام عَلَى مَسَامِير لِتَعْزِيب الجَسَد وَ.. هذِه فَضِيلَة لكِنْ بِدُون مَعْرِفَة لأِنَّهُ يَعْتَبِر أَنَّ الجَسَد شَر وَلاَبُدْ مِنْ الإِنْتِقَام مِنْهُ.. لاَ.. الجَسَد لَيْسَ شَر.

## التَّعَفُّ:

يَقُول وَفِي المَعُرفَةِ تَعَفَّفاً.. مَا هُوَ التَّعَفَّف؛ لَيُسَ هُوَ عِفِّه الجَسَد فَقَطْ بَلْ هُوَ مَنْ عَفَّ عَنْ الشِئ أي إِرْتَفَعَ عَنْهُ.. وَالتَّعَفُّف مِنْ ثِمَار الرُّوح الفُدُس.. أي تفْعَل الشِئ وَأَنْتَ مِنْ دَاخِلَك مُفْتَنِع بِالقُرْب مِنْهُ أَوْ البُعْد عَنْهُ.. لِأِنَّهُ قَدْ أي قَدْ يَقُول أَنَّهُ قَدْ سَامَح شَخْص أَخْطَأ فِي الإِنْتِقَام.. أي أَنَّهُ غِير مُتَعَفِّف عَنْ البُغْضَة.. آخَر يُعْلِن عَنْ طَهَارَتِهِ وَهُوَ مِنْ وَي الإَنْتِقَام.. أي أَنَّهُ غِير مُتَعَفِّف عَنْ مُوَ البُعْد عَنْ الشَّر.. التَّعْفُف مُوَ البُعْد عَنْ الشِئ دُونَ حِرْمَان مِنْهُ بَلْ بِرِضَى كَامِل.

فِي الصُوْم فَتَرَات إِنْقِطَاع.. صُمْ وَأَنْتَ فِي فَرَح مَعَ كُل الكِنِيسَة الَّتِي تَشْتَاق لِلصُوْم المُّقَدَّس وَهُوَ فِي نَظَرْهَا شَهْوَة جَمِيلَة.. قدْ يَتَخَيَّل البَعْض أَنَّ الصُوْم المُقَدَّس هُوَ فِتْرَة مُنْعَلِقَة.. لاَ.. بَلْ هُوَ أَفْضَل فِتْرَة تَبْنِي لِأَنَّ بِهِ مَعْرِفَة وَتَعَفَّف أَمور مَسْمُوح بِهَا.. كَيْفَ تَتَعَفَّف؟

السيد المسيح الغلاف الانجليزي الانبا برسوم العريان

الغلاف العدي

بداخل هذا العدد

- ص ا

- ص٤

- ص٧

- ص٩

أ- قَدِّمُوا في إيمَانَكُمْ فَضِيلَة

۲- شخصیات کتابیت ترمز للسید المسیح . **أبونا یعقوب** کرمز للسید المسیح (**أ**)

٣- المبادئ المسيحية الانبا مكاريوس أسقف المنبا وأبو قرقاص

٤- أعرف ذاتك

مفحة ا

ه- ملكوت السموات والجحيم بالمعني الحرفي

الراهب القس مرقس سانت أنطوني - ص١٠



قدِّمُوا فِي إِمَانِكُمْ فَضِيلَةً وَفِي الفَضِيلَةِ مَعْرِفَةً وَفِي المَعْرِفَةِ تَعَفُّفاً وَفِي التَّعَفُّفِ صَبْراً وَفِي الصَّبْرِ تَقُوَى وَفِي التَّقُوَى مَوَدَّةً أَخَوِيَّةً وَفِي المَوَدَّةِ الأَخَوِيَّةِ مَحَبَّةً ( ابط ١ : ٥ - ٧).

مُعَلِّمُنَا بُطْرُس الرَّسُول يُعْطِينَا سِلْسِلَة جَمِيلَة.. يَقُول قدِّمُوا فِي إِيمَانِكُمْ.. مَاذَا نَنَوَقَعْ أَوَّل شِئ نُقَدُّمُه ؟ يَقُول فَضِيلَةً وَفِي الفَضِيلَةِ مَعْرِفَةً وَفِي المَعْرِفَةِ تَعَفُّفاً.. هِيَ دَائَرَة لاَ يُمْكِنُ أَنْ نَفْصِل مِنْهَا جُزْء.. أَيْضاً أُسْلُوب مُعَلِّمْنَا بُطُّرُس رَائِع فَيَقُول قدِّمُوا فِي إِيمَانِكُمْ فَضِيلَة وَفِي الفَضِيلَةِ مَعْرِفَةً وَفِي.. وَلَمْ يَقُلْ \* قدِّمُوا إِيمَان ثُمَّ فَضِيلَة مُتَدَاخِلَة فِي مُعْرِفَةً وَفِي.. وَلَمْ يَقُلْ \* قدِّمُوا إِيمَان ثُمَّ فَضِيلَة مُتَدَاخِلَة فِي بَعْضَهَا وَلَيْسَتْ مُتَدَائِية.. وَلاَ يُمْكِنْ أَنْ يَكُون هُنَاكَ إِيمَان بِدُون بَعْضَهَا وَلَيْسَتْ مُتَتَالِيَة.. وَلاَ يُمْكِنْ أَنْ يَكُون هُنَاكَ إِيمَان بِدُون اللَّذِي لَدَيْهِ إِيمَان عَنْدُه فَضِيلَة وَمَعْرِفَة وَصَبْر وَ.. لِذلِكَ خِد أَنَّ وَ.. وَالَّذِي لَيْسَ لَهُ إِيمَان لاَ جَفِي عَنْدُه فَضِيلَة وَمَعْرِفَة وَمَعْرِفَة وَصَبْر وَ.. وَالَّذِي لَيْسَ لَهُ إِيمَان لاَ جَفِي عَنْهُ وَعَنْهُ وَعَنْهُ وَمَعْرِفَة وَمَعْرِفَة وَصَبْر

هُنَاك أَمَهَات لِلفَضَائِل كَمَا يَقُول سَيِّدْنَا البَابَا.. صَعْب يكُون عِنْدَك رَذِيلَة وَتَعِيش فِي فَضَائِل وَمَحَبَّة.. قدْ تَقُول أَنَا لاَ أُحِبُ فُلاَن -أي لَيْسَتُ لَدَيَّ مَحَبَّة- وَبِالتَّالِي لَيْسَ لَدَيَّ فَضِيلَة وَمَعْرِفَة وَتَقْوَى وَمَوَدَّة أُخَوِيَّة وَبِالتَّالِي عِنْدُه مَحَبَّة وَمَعْرِفَة وَفَضِيلَة وَ.. عِنْدَمَا تَأْخُذ شِئ مِنْ السَّلْسِلَة الله

العدد ال٩ للسنة ٢٤

دير القديس العظيم الأنبا أنطونيوس - كاليفورنيا



# م للسنة ٢ المريكية الأقباط الأربة وتعليم الأقبا أغلونيوس - كاليوريا

miran 31.12

४१ वंगणा २९। ववरु।

مسرى / ئوت ۱۷۳۱ ش