



## The Magazine Cover: Healing born blind (English Side), Temptation of Christ (Arabic Side)

#### **SCHEDULE OF SERVICES**

| MIDNIGHT PRAISES: DAILY | 4-5:30 AM   |
|-------------------------|-------------|
| Vespers: Sat.           | 5 PM        |
| DIVINE LITURGY:         |             |
| Mon., Tues. & Thur.     | <b>6</b> AM |
| WED. & Fri.             | <b>9</b> AM |
| SAT. & SUN (1ST)        | 5:30 AM     |
| (2 <sub>ND</sub> )      | 9 AM        |

| In This Issue:                            |             |  |
|-------------------------------------------|-------------|--|
| 1 SCHEDULE, CONTACT & RETREAT INFORMATION | P. 1        |  |
| 2 Book of the Month                       | P. 2        |  |
| 3 Prayer Before Confession                | P. 2        |  |
| 4 THE MEANING OF THE GREAT LENT           |             |  |
| By. BISHOP SERAPION                       | P. 3        |  |
| 5 POPE KYRILLOS VI                        | <b>P.</b> 7 |  |
| 6 FIVE WAYS OF                            |             |  |
| REPENTANCE                                | P.10        |  |
| 9 Kidz Coloring Page                      | P.11        |  |
| 10 Monastery Updates                      | P.12        |  |

#### **CONTACT INFORMATION**

**MONASTERY OFFICE**Tel: (760) 257 - 1204 Fax: (760) 257 - 1225

#### **BAPTISM**

Please Contact Father Moussa to make an appointment Tel: (760) 257 - 3457

#### **MAILING LIST UPDATE** Tel: (760) 257 - 1204

#### **AUDIO & BOOKSTORE**

FOR ORDERS PLEASE CALL: (760) 257 - 4444 OR FAX: (760) 257 - 1280 OR E-MAIL: St.AntonyBookstore@yahoo.com

#### **MONASTERY WEB SITE**

www.StAntonyMonastery.org

Please send your comments to: SaintAntonyMonastery@gmail.com

#### RETREATS

All men who would like to spend a night at the Monastery must contact Father Kyrolos Saint Antony before planning your stay. He can be reached at (760) 559-5358. Thank you.

#### **MAGAZINE CALENDAR & DIARY**

P.O. BOX 1600 YERMO CA 92398

Tel. / Fax: (760) 257 - 3082

E-mail: StAntonyMonasteryDiary@yahoo.com

#### **DONATION & MAILING ADDRESS**

All checks and donations should be named to
Saint Antony Monastery and sent to:
P.O. Box 100 Barstow CA 92312

#### Verse of the Month

For God so loved the world that he gave his one and only Son, that whoever believes in him shall not perish but have eternal life (John 3:16)

#### WE WANT YOUR COMMENTS & FEEDBACK! PLEASE WRITE YOUR COMMENTS BELOW:

The whole ea

PLEASE DETACH & RETURN - THANK YOU!

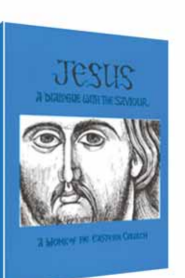
#### to

#### SAYING OF THE MONTH

The whole earth is a living icon of the face of God.

St. John of Damascus

#### **Book of the Month**



#### Jesus a dialogue with the Saviour

First published in French by the Monastery of Chevetogne, this series of reflections has become a classic in numerous editions. The anonymous author reveals to us the heart of the Gospel in a startlingly simple way. As soon as you open these pages, you will experience the same impression as you would on opening a vessel of Sacred Chrism.

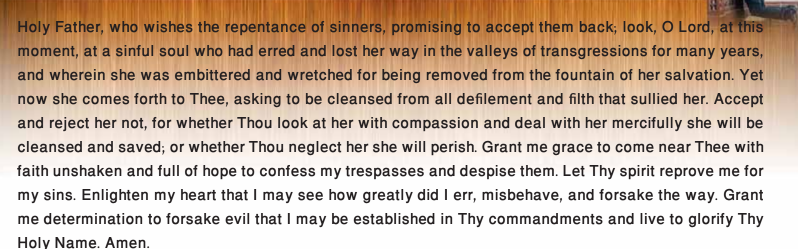
This book is available from our Monastery Bookstore.

To Order Please call:

Tel.: (760) 257-4444 Fax:(760) 257-1280 e-mail: st.antonybookstore@yahoo.com

or order online: www.stantonybookstore.org

#### PRAYER BEFORE CONFESSION



### PHYSICAL ADDRESS AND DRIVING DIRECTION 43725 Bragdon Rd. Newberry Springs CA 92365

**DIRECTION:** FROM HWY 15 N.

- 1- EXIT MINNEOLA RD. # 198 then at the end of the ramp TURN RIGHT.
- 2- At the FIRST STOP SIGN make a LEFT on YERMO RD. and follow for 3.3 Miles.
- **3- TURN LEFT** onto a Bridge called **COYOTE LAKE RD** and follow for **1.3 Miles**. This is a curved asphalt road which turns into **Hacienda Rd**.
- **4- TURN LEFT** onto a dirt road called **BRAGDON RD.** and follow for **5 Miles** and you will find the **Entrance of the Monastery** on your **LEFT-HAND**.

MAKE SURE ALL POWER LINES AND POLES ARE ON YOUR LEFT WHILE DRIVING ALONG BRAGDON RD.

Saint Antony Monastery CA

Issue No. 3 in Year 24

Saint Antony Monastery CA

March 2014

SAINT ANTONY MONASTERY CALIFORNIA

PUBLISHED BY

DESIGNED

# The Meaning of the

# Great Lent

By. Bishop Serapion



Great Lent is considered the holiest fast since our Lord Jesus Christ Himself had fasted it. Therefore, during Great Lent we follow the example set by our Lord Jesus Christ, Who fasted on our behalf forty days and forty nights (Matt. 4: 2). Also during Holy Week, which comes after the 40 days, we live the Passion of Christ day by day and hour by hour. Because of the significance and holiness of Great Lent,

the Church designated a week of preparation to precede the 40 days. The Church is teaching us to prepare for Great Lent in a spiritual manner. We fast to prepare ourselves for the 40 holy days. In fact, the preparatory week is not the only fast which the Church designated to get us ready for Great Lent and Holy Week. Two weeks prior to Great Lent there is Jonah's Fast, also known as Nineveh's Fast. It is a short fast,

only three days, and it is a fast of repentance. During this fast, we live with Jonah his fasting and repentance in the whale's belly. We also live with the Ninevites their fasting and repentance. Just as the fasting accompanied by repentance saved Jonah and the Ninevites from perdition, also our fasting accompanied by repentance will save us from eternal destruction and death due to sin.

Great Lent is an Apostolic Fast: It is mentioned in the Didskalia (chapter 18) the following: "Great Lent should be honored before Holy Week. It starts on the Monday following the Saturday and is completed on the Friday preceding Holy Week. After it, you must pay great attention to Holy Week and fast it with fear and piety." In Canon 69 from the Canons of our Fathers the Apostles, the following is mentioned: "Any bishop, priest, deacon, reader, or chanter who does not fast Great Lent or Wednesdays and Fridays shall be excommunicated, unless he has a physical ailment. As for a lay person, he shall be excluded."

Great Lent is an Ascetical Fast: The Church teaches us to fast until sunset. Fish is not allowed during this period. Also married couples should refrain from physical relations to give themselves time for fasting and prayer (1 Cor. 7: 5). We would like to emphasize the importance of the period of strict abstention during fasting. It is refraining from eating and drinking for a period of time, followed by eating vegetarian food. Some people practice fasting by abstaining from meat and they eat vegetarian food, disregarding the period of strict abstention. These people should actually be regarded as vegetarians and not as fasting. A vegetarian eats only vegetarian food, but is not considered a fasting person. True fasting must be accompanied by abstention from food and drink until sunset as designated by the Church. However, due to variations in people's physical and spiritual abilities, the Church gave the father of confession the authority to designate to his children the length of their strict abstinence. He determines what is suitable for their spiritual benefit according to the nature of their work, as well as their physical ability to endure fasting.

Great Lent is a Period of Prayer: The period of Great Lent is distinctive for its many Liturgies. They become the spiritual treasure for the fasting person to help him throughout the rest of the year. In addition to the Divine Liturgy on Sundays, which have specific readings, hymns, and tunes, the Church also arranged special readings for the daily Liturgies during Great Lent. Also, during the weekdays, there are special hymns. The Church celebrates the Divine Liturgy almost daily during Great Lent. It is preferred that these Liturgies start late in the day to offer those fasting the opportunity to practice strict abstinence. It is not permitted to have the Divine Liturgy on weekdays early in the morning, since we pray the hours until the Compline Prayer. How can we pray the psalms of the Compline Prayer at 5:00 A.M.? Also, having an early morning Liturgy means there will not be abstention from food, since we can not abstain from food following the Divine Liturgy. The proper time to end the Divine Liturgy during the weekdays of Great Lent is at sunset. Due to the inability of the elderly and the sick, it is permitted to have it end earlier, but not before noon. That way everyone may receive the blessing of Holy Communion, while benefiting from abstention. We hope that the fathers of confession will take great care in guiding their children as to the importance of strict abstinence and how to struggle to keep it for as long as they can.

March 2014

## Fasting



The Coptic Church is an ascetic church that believes in the power of fasting in the life of the believers. Fasting is not considered a physical exercise, but rather it is an offering of inward love offered by the heart as well as the body. "man does not live by bread only, but by every word that proceeds out of the mouth of the Lord..." Deut. 8:3, Matt. 4:4.

The Lord, Himself, the Word Incarnate, fasted before undergoing trial and undertaking His ministry on our behalf. We therefore fast with Him to attain victory and blessings at work, and to be able to proceed in the spirit and not according to the flesh (Rom. 8: 1). The Lord fasted for forty days (Matt. 4:2) to transfigure in the midst of Moses and Elijah who also fasted for forty days (Exod. 40:28; 1 Kings 19:8). In this way He declared that fasting is not deprivation, neither is it a restraint upon the body. The church requires us to fast and abstain from food for a period of time to experience hunger. The Lord Himself experienced hunger (Matt. 4:2) though He is the source of all satisfaction, physical and spiritual. The apostles experienced hunger as they fasted (Acts 10:1; 2 Cor. 11:27).

#### PERIODS OF FASTING IN THE COPTIC CHURCH

The Weekly fast: Just as the church practices worship weekly, it also practices general fasting weekly. This has its origin in the Jewish Church. Jews were accustomed to fast on Mondays and Thursdays, as on these two days Moses went up to receive the commandments and descended the mountain carrying the two stone tablets. Since the apostolic age, the Church has been aware of the value of fasting and designated Wednesdays and Fridays as days for fasting. This is done in memory of Christ's betrayal and crucifixion.

The Great Lent: The Coptic Church fasts for fifty five days (forty day [Lent]; eight days [Holy Week] and seven days instead of the seven Saturdays which are not observed with complete abstention. Fasting before Christmas: It is a spiritual preparation to receive the birth of Christ. It lasts for forty days plus three days in memory of the general fast observed by the copts in Egypt during the reign of Al Moiz when EI-Muqattarn Mountain was moved.

The Fast of the Apostles: This begins on the day following Pentecost and continues until the feast of the martyrs, St. Peter and St. Paul, on the fifth of Abib (July 12th). The aim of this fasting period is to fill the soul with passion to preach the Word with an apostolic thought.

The Fast of Nineveh: This lasts for three days. It refers to Jonah's fast, while he was inside the whale's belly.

The Fast of the Holy Virgin: This takes place fifteen days before the celebration of the Holy Virgin Mary feast, from August 7 through August 22 (16th of Misra)).

Fasting on Epiphany Eve (Paramoun) this fast is observed immediately before this feast.

Monasticism

Monasticism was born in Egypt and was instrumental in the formation of the Coptic Church's character of submission and humbleness. Thanks to the teachings and writings of the Great Fathers of Egypt's Deserts. Monasticism began in the Coptic Church towards the end of the third century, and flourished in the fourth. By the end of the fourth century, there were hundreds of monasteries, and thousands of cells and caves scattered throughout the Egyptian hills. Many of these monasteries are still flourishing and have new vocations till this day.

Saint Anthony, the world's first Christian monk was a Copt from Upper Egypt. Saint Pachom, who established the rules of monasticism, was a Copt. And, Saint Paul, the world's first anchorite is also a Copt. Other famous Coptic desert fathers include Saint Makarios, Saint Moses the Black, and Saint Mina the wondrous. Saint John Cassian said that the traveler from Alexandria in the north to Luxor in the south would have in his ears along the whole journey, the sounds of prayers and hymns of the monks, scattered in the desert, from the monasteries and from the caves, from monks, hermits and anchorites. For the monks, monasticism was the life of prayer, contemplation, solitude, worship and purity of heart. They had nothing in their minds, hearts and feelings except God alone. They lived the calm and quiet life abiding in the Lord, detaching themselves from everything and everyone, to be attached to Him alone. The more contemporary desert fathers include the late Pope Cyril VI and his disciple Bishop Mina Abba Mina.

#### Effects of Coptic Monasticism on the World

Coptic Monasticism is considered the most profound spiritual revival in the history of the Church. The news of the spiritual life of the monks spread everywhere. They did not write about themselves- there is no Coptic history about the Coptic monks. But people came from everywhere in order to hear a word from one of the monks, and to take it as a word of spiritual guidance and benefit throughout their life. Saint Palladius visited many monks and wrote his famous book, the 'Paradise of the Fathers', from which we learnt about these holy fathers, who neither spoke nor wrote, but kept silent. They were not preachers but they were living sermons, they were examples of the true life, they were the image of God on earth. They influenced monasticism in the world.

Page 5



# pope kyrillos VI

On march 9th, the Cop-Church remembers the departure of the great aPope Kyrillos (Cyril) VI, the 116th Pope of Alexandria and successor of Saint Mark the Evangelist. He sat on the throne of St. Mark for twelve years (1959-1971). Pope Kyrillos was a holy man of prayer who, through full dedication to the life of paryer and fasting, possessed many gifts including performing miracles, the gift of knowledge, and an unusual ability to lead by example.

He was undoubtedly a very spiritual man and brought the Coptic Church into a new area of spirituality. He was highly regarded by the people of Egypt from all walks of life, Christians and non-Christians alike.

Pope Kyrillos VI was born on Saturday, August 2. 1902 and was named

Azer Ata. His father was a church deacon and belonged to a middle class family. After completing high school, Azer went to work for a shipping company in Alexandria. Azer was content with little food and the ground to sleep on. Then, against his family's wishes, he resigned his job with the intention of becoming a monk and entered the monastery of El-Baramous on Wednesday, July 27, 1927. He was ordained a monk on Saturday, February 25, 1928 and was named Mina after his patron saint. He was ordained priest in July of 1931 and also attended the Helwan Theological College and became one of its top students.

Fr. Mina's love for God was so great that he desired a life of solitude. Only thirty years old at the time, the monks refused his request saying,

"You are only thirty years old and have lived as a monk for only five years. Do you wan to pursue the life of solitude in the desert whereas many other before you have struggled for thirty or forty years and failed?" the assembly of monks did not change Fr. Mina's decision and he lived in a cave near the monastery. He pursued a life of solitude at El-Natron Valley in the western desert between Cairo and Alexandria, then headed the monastery of St. Samuel the Confessor at Zawarah in upper Egypt. He devoted a great deal of effort towards the restoration of this historic landmark.

When the monastery of St. Samuel was restored, he left that area and moved to a deserted windmill in El-Moukatam Mountain at the outskirts of Cairo. This windmill was abandoned and very dan-

gerous. It was miles from the nearest city and many animals such as scorpions and snakes were often there. Here, Fr. Mina spent his time praying and contemplating out of love for his Savior

It goes without saying that Fr. Mina had many obstacles of Satan to overcome. First. Satan instigated the guard of antiquities to stop carrying him water. God sent one of his saints to appear to the guard in a dream, and he woke up and carried the water to Fr. Mina who was in urgent need of it.

In another incident, robbers came to the windmill. The robbers beat Fr. Mina and injured his head. When he regained consciousness, he noticed he was bleeding and crawled to the icon of St. Mina to put it on his head. The bleeding stopped at once and he walked fifteen miles to the nearest hospital to be treated.

Fr. Mina also built a church in ancient Cairo by the name of St. Mina. He lived in this church until his ordination as pope in 1959. When he found that there were many college students from outside of

March 2014

Cairo, he opened a dormitory for them to stay in. this informal program produced the first church affiliated dormitory in modern times in Egypt. It also produced many future church leaders including the late Bishop Samuel and H.H. Pope Shenouda III.

Fr. Mina used to clean the dormitory and bathrooms by himself without letting anyone know, and would not let anyone else do this job. By humiliating himself and serving others, he fulfilled our Lord's commandment: "But it shall not be so among you: but whosoever will be great among you, let him be your minister; and whosoever will be chief among you, let him be your servant: even as the Son of man came not to be ministered unto, but to minister, and to give his life a ransom for many." (Matt 20:26).

Fr. Mina was ordained pope on May 10, 1959 and was named Kyrillos VI. Five popes before him bore that name, the first being St. Cyril the great, the pillar of faith.

On the day of his enthronement, Pope Kyrillos VI stood for long hours with meekness and pa-

tience in order to bless people who came to greet him after the liturgy. The bishops felt pity on him after noticing his sweat and fatigue and asked him to rest. However, the pope refused to send anybody away and insisted on finishing. From then on, he continued this practice.

The pope always broke down any barrier between him and his sons. As a result, one could meet the pope whenever in need, even if he was sick or came by night while everyone slept. When asleep, St. Mina would awaken him. Once as Father Raphael ava Mina recalls, someone went to him to pray because medical efforts had failed to heal him. The pope, however, was asleep and so the person was going to go home. St. Mina awakened the pope so that he could bless him. The man was surprised so hear the pope calling him by name even though they had never met. The amount of documented miracles performed by Pope Kyrillos and his patron saint, St. Mina is immense.

It is said also that he prayed more than 12,000

liturgies during his lifetime. He would start his day a 3 or 4 am with the holy Psalmody and finish the liturgy early so that the believers could go to school and work. This continued for thirty five vears ever since he was a hermit. The liturgy was the source of his strength and greatness. Our Lord said, "I love them that love Me. and those that seek Me early shall find Me." (Proverbs 8:17). The psalmist also said, "I rise before the dawning of the morning, and cry for help; I hope in Your word. My eyes are awake through the night watches, that I may meditate on Your word." (Psalms 19:147-148).

The late Bishop Mina El-Samueli spent a few years of his monastic life with Fr. Mina. He recalled this story: Fr. Mina would wake up at 2 am to pray the midnight Agpeya prayers, bake the oblation bread, raise incense and serve in the liturgy until about 8 am. This meant 6 hours in continuous prayer. Afterwards, he would meet with those who were hungry and thirsty for God's mercy, healing the sick and praying for God's guidance to help people in making decisions. Whoev-

er came to speak with Fr. Mina obtained relief. One would leave knowing that his hip had found a true haven and his soul was filled with peace.

One day Pope Kyrillos received a foreign priest in his private room at the old Cathedral of St. Mark. The priest, seeing that his room was very humble and not to the standard that a pope deserves, asked Pope Kvrillos to give him permission to furnish the room with decorations and luxurious furniture. The pope laughed and thanked him for his love saying, "The room in its current state is still much better than the manger where Christ was born." In his first papal letter, Pope Kyrillos said, "Let us disappear for God to appear with His blessed glory."

In the era of Pope Kyrillos VI, many achievements were carried out including:

- The renovation of the ancient cathedral of St. Mark
- The establishment of the monastery of St. Mina in Mariout
- The building of St. Mark's cathedral at Anba

Rewis

- The establishment of churches in Asia, the U.S., Canada, and Australia
- The appearance of St. Mary in Zeitoun during his reign
- The return of St. Mark's body from Rome to Egypt

In his last days on earth, he was very ill. One day the head mother of one of the convents wanted to speak to him on the phone. bu the staff would not give out his private number. Pope Kyrillos appeared to her in a vision, gave her the number and comforted her. She did not call, but later on she saw him and was rendered speechless when he asked her the reason she never called on his private line.

Our father, Papa Abba Kyrillos departed on Tuesday, March 9th, 1971. Initially, he was buried under the altar in the great cathedral in Cairo with the other previous popes, but when his will was read, his body was moved to the monastery of St. Mina in accordance to his wishes.

May the prayers and intercessions of St. Mary, St. Mina, and Pope Kyrillos VI be with us all.

# Five Ways of Repentance

Let me describe to you five ways of repentance; each is different, but all point toward heaven.

#### (1) Acknowledgement of Sins

The first road is the acknowledgment of sins. If you acknowledge your sins to God, He will forgive you; and this act of acknowledgment will help you stop sinning. Let your conscience be your accuser, so that you will not have to face a far different accuser at the Lord's tribunal.

#### (2) Forgetting the Wrongs of Others

The second road of repentance is the forgetting of the wrongs of others. This requires you to control your temper and to forgive the sins that others have committed against you. If you forgive others, the Lord will forgive you.

#### (3) Prayer

The third road is prayer: not per-

Issue No. 3 in Year 24

functory routine prayer, but fervent, passionate prayer in which you lay yourself wholly before God.

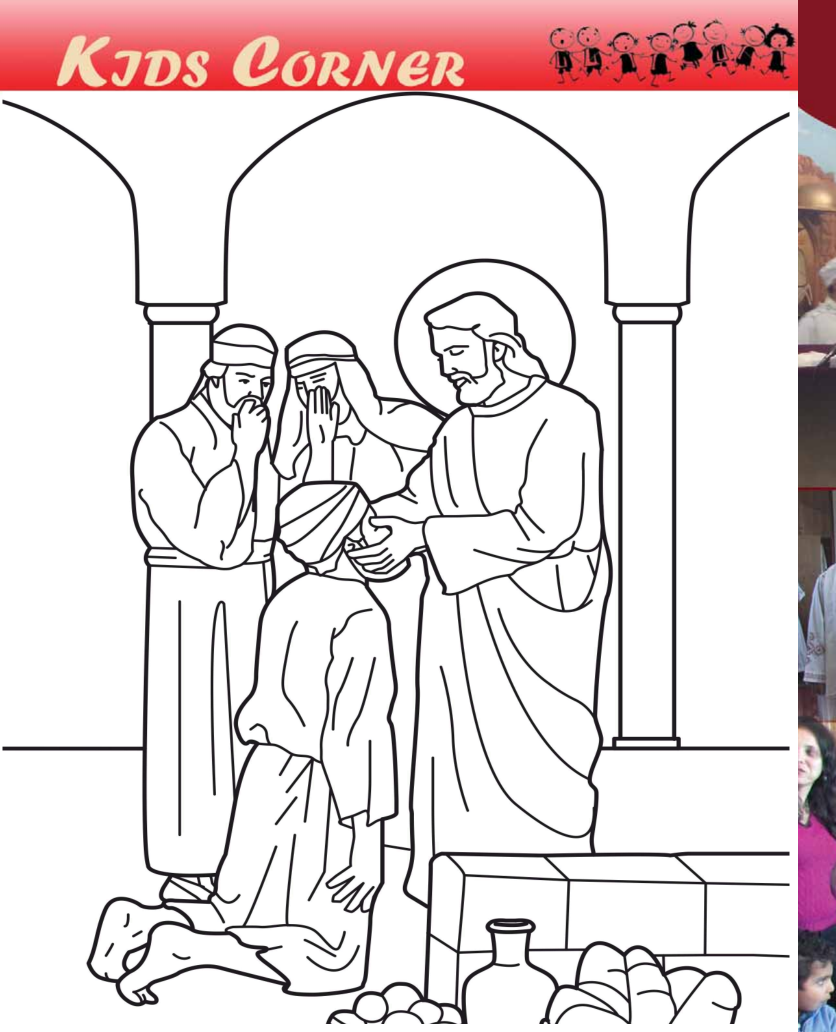
#### (4) Generosity

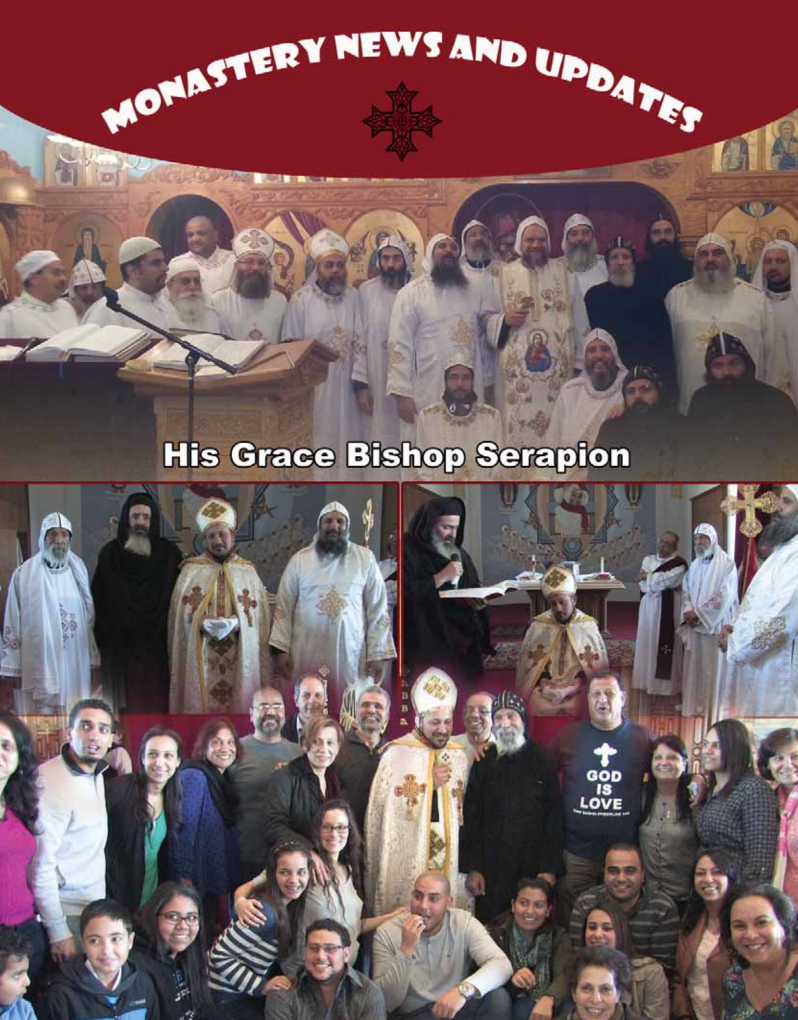
The fourth road is generosity, in which by acts of thoughtful love you make amends for the sins you have committed.

#### (5) Hamility

And the fifth road is humility, whereby you regard yourself as having no virtue, but only sins to offer to God; He will then take the burden of sin from your back.

At times it will be right to travel on one of these roads, at other times to travel on another. But ensure that every day you walk along at least one of them.





# البابا كيرلس والقديسون

#### إلى أي القديسين نلنفت أي ١٠٥

لذلك نحن ايضا اذ لنا سحابة من الشهود مقدار هذه محيطة بنا لنطرح كل ثقل و الخطية الحيطة بنا بسهولة و لنحاضر بالصبر في الجهاد الموضوع امامنا (عب ۱۲: ۱)

القديس يوحنا الذي يُقال عنه الشيخ الروحاني قال "شهية جداً هي أخبار القديسين في مسامع الودعاء مثل المياه للغروس الجُدُد".. شهية مثل مياه تسقى بها الزروع.. تمنح النفس تقوى وخشوع ومهابة ومخافة جُدد الإشتياقات.. نُجّدد الحماس وتُطفِئ لهيب النيران.. وتُعطى غلبة على الجسد.. وتوقظ اشتياقات قديمة.. لو عشت بعض الضعف والفتور ثم تأتيك سيرة مثل سيرة قديس تقول لنفسك أين أنا من هؤلاء ألم يكونا بشر مثلنا مثلهم؟ فتجد السيرة خَفِّز القلب والإرادة للإنطلاق مع الله.

لذلك الكنيسة تُعطيك كل يوم تذكار لتُجدد عهد محبتك مع الله.. هذه السير تُنشِط الحواس الروحية وتُشعل في القلب لهيب محبة الله.. جد هؤلاء القديسين لم يصيروا فقط علامة في جيلهم بل في كل الأجيال.. لا يوجد جيل أو وقت أو زمن يخلو من ذِكْر مكسيموس ودوماديوس ودميانة و..... لأنهم ليسوا لزمن واحد فقط بل هم سيرة دائمة باقية خالدة لأنهم عاشروا الله فأخذوا صفاته فصارت صفاتهم مثله فوق

صفحة ٩

الزمن لذلك لم يعيشوا فترة وماتوا ونُسيوا بل صارت سيرتهم فوق الزمن علامات مُضيئة.. صور مُشرقة وأناجيل مُعاشة.. المُتنيح أبونا بيشوى كامل كان يقول كل من اقترب من المسيح اقترب من القديسين وكل من اقترب من القديسين اقترب للمسيح.. أمر طبيعي..

كل شخص وله إهتمامات ويتابعها بشغف لاعب الكرة المثل الطبيب كذلك من يحب القداسة يعشق القديسيين نتعجب من إرتباط تماف إيريني بمجمع القديسيين.

اقترب للمسيح.. اقترب للقديسين.. إذاً لماذا نحن بعيدين عن القديسين؟ لأننا بعيدين عن المسيح.. من أعرف أحباءك؟ عندما أقترب إليك أعرف أحبابك وكلما اقتربت منك أعرف أفضل صديق لك.. هكذا لما أقترب للمسيح أعرف أحباءه القديسين وأقترب إليهم ولأنى أحببته أشتاق أن أكون من القديسين.

هناك مثل يقول قوللى أصحابك مين أقولك أنت مين.. البابا كيرلس كان يبخر أمام كرسى مارمرقس وينحنى فترة طويلة أمامه.. وتسمع مذكرات عن البابا كيرلس التى قالها أبونا روفائيل آقامينا يقول إنه كان يسجد للكرسي وينظر له ويبتسم ثم يعود ويسجد ويقول لأبونا روفائيل مارمرقس يضحك لى ألاَّ تراه؟

لنرى اهتمامات كل شخص واشتياقاته.. كل واحد منا له صديق قديس له نفس اهتماماته وأفكاره.. التائب المصلى الناسك محب الرحمه

والعطاء محب اللاهوت والتسبيح والرجل والشاب والطفل والبتول والمتزوج.

صداقة القديسين عِبارة عن إخاد روحى، صداقة مِنَ نوع روحانى، لا تستطيع أن تفهمه إلاّ بالروح، جدهُم مُتحدِين ببعض بإخاد وثيق دون أي منفعة، فيُقال عن القديس البابا كيرلس السادس أنّ صداقتهُ للقديس مارمينا كانت تفوق عن صداقة إثنين إخوات توأم, فإن الإخوات التوأم تكون روحهُم فِي بعض وطريقة تفكيرهُم زي بعض ولا ينفصِلوا أبداً، هكذا صداقة مارمينا والبابا كيرلس، وكثير ناس كانوا يروا البابا كيرلس يسير وكان يسير بجواره القديس مارمينا وكانوا يهتفوا بإسم مارمينا، فكان يسألهُم البابا كيرلس لِلاذا تهتِفون بإسم مارمينا؟ فكانوا يُجاوبوه بأنَّهُم كانوا يروا مارمينا يسير

فكثيراً ما كان يرى البابا كيرلس السادس أشخاص حزاني وبهم هموم فكان يدعو لهُم ويقول « مارمينا ويّاكُم»، وعندما يقولها لأى شخص يشعر بعد ذلك بأنّ هُناك قوّة دخلت إليهِ، فعندما يوصى مارمينا البابا كيرلس بأنّهُ يعمّر لهُ الدير بتاعه فيكون رد البابا كيرلس "حاضر" ويهتِم بتعمير الدير بتاعه، ويوم ما يحِب البابا كيرلس أن يُدفِن يوصى بأنَّهُ يُدفِن فِي دير مارمينا حبيبة، فإنّهُ حُب روحاني يصِل إلى درجة كبيرة جُداً جداً أكبر منَ أي تعبيرات جسديّة ·

فهُناك تكون عشرة وصداقة وروحانيّات

مارس ۲۰۱۶

فكان البابا كيرلس مع السيّدة العذراء هُناك عِشرة قويّة، فكثيراً مِنَ الناس تأخُذ مِنَ أُمِنا العذراء أُماً لها كأنّها أُم لهُم، فإذا إتخذنا منَ القديسين إخوة لنا فنأخُذ أُمنا العذراء أُم لنا، فكان البابا كيرلس يهتِم بأن يُنير قنديل أَمِنا العذراء بنفسه كُلّ يوم طوال ما هو فِي منزله وطوال ما هو فِي الرهبنة وطوال ما هو بطرك.

وطلبات بين القديسين والأشخاص،

حدث في فترة توحد ابونا مينا المتوحد أن هاجمه لصوص وجرحوه فوضع البابا كيرلس أيقونف الست العذرا على مكان النزيف فتوقف في الحال

قيل أن البابا كيرلس مكث فترة في دير مارمینا تقترب من شهر وإذ رتب نفسه والسياره للرحيل وجد عاصفه رمليه شديدة وتقلبات بالجو عنيفه فخرج وقال أيه ياخويا زعلان ليه إحنا مش قاعيدين أديلنا شهر وأحضر كوب ماء ورش في الجو وهدأت العاصف في الحال

كان لا يستطيع أن يذهب إلى مارمينا بدون أن يمر على مارمرقس ويقول لئلا

له علاقه بالسواح وإذ كان في شدة وكان يصلى القداس بدموع حارة وطلب أن تطفىء الأنوار وحينما سأله تلميذة قال له (هم عايزين كده) وبعد القداس سأله مره أخرى مين هم قال هم ومع الإلحاح الدراويش يقصد السواح

كان يوزع المشاكل على المذابح

أبونا بيشوى وأعياد القديسين سيدهم بشاى الست دميانه الست العذرا مارمينا

#### نطييق

فلابُد يا أحبائي أن يكون لنا الإحساس بأنّ القديس كائن حيّ أعرفهُ ويعرفني وينظُر لإحتياجاتي ويكون شريك لي وأتشفّع بيه أمام المسيح، إذا كان هذا واحد وصل وأنهى جهاده بسلام وإتكلِلّ بأكاليل مجد وكرامة، فالمفروض تكون علاقتى بهُ قويّة، حتى نأخُذ مِنَ حياته

مارس ۲۰۱۶ العدد ال۳ للسنة ۲۶

الَّذي سيُّدافِع عنِنا، فإنَّ القديسين مُحاميين عنِنا فهُم يتشفّعون فِي ذُلِنا وضعفِنا ومسكنتنا، فهُم الخُاميين الَّذين لنا، فمِنَ الْمُكِن ربنا يُعطينا نِعمة ومعونة بقوّة وبشفاعة صلواتهُم، فكيف نحنُ لا نطلبهُم؟

فإذا كان عيد ميلاد أحد أولادكُم وفِي هذا اليوم عندما يطلُب أي طلب فلا تكسفوه، فكذلِك فِي أيام أعياد القديسين عند وجود طِلبة لنا عندهُم سوف يُلبّيها لأنّ هذا اليوم فِي السنة هو الإحتفال بهُم فعندما يطلُب أي طِلبة من ربنا فلا يكسفهُ٠

فلابُد أن يكون هذا الأمر راسخ وأصيل

فِي حياتنا، ويُقال أنّ ذات مرّة سيّدة عملت بعض أعمال صدقة لإخوة الرّبّ فِي تذكار نياحة البابا كيرلس فأتت بأُرز ومكرونة وأشياء أُخرى ووضعت كُلّ جُزء فِي كيس وهي تعرف بعض العائلات لِتوزّع عليّهُم الأشياء التّي نذرتها هذهِ. فإنها قامت بجهود كبير جداً لأنها كانت تذهب لِكُلّ أُسرة إلى المنزل وكانت تصعد على سلالِم وتمشى مشاوير كبيرة جداً، وفِي أخر اليوم عِندما ذهبت لمنزلها وهي مُجهدة جدا مِنَ كُلُّ هذا الجهود الكبير، وهي عِندما وصلت لمنزلها وعندما بدأت ججلِس لترتاح رأت أمامها البابا كيرلس وهو سعيد ويبتسم وقال لها كُلّ شيء وصلني، كُلّ تعبك هذا وصلَّى، وكُلِّ شيء وكُلُّ تعب إنتِ تعبتيه

عطورة علاقتنا بالقريسين أن تكون علاقه نفعيه فقط طلبات وليس شفاعات البعر الروحي في علاقتنا بهم سبرنهم جهادهم اعراقهم فضائلهم (إن لم نعرف الطريق فلنخرج على آثار الغنم) إحذر أن يكون القريس بالنسبت لك مجرد وسيلك لتأمين أكياة الزمنيك الحزر أن بكون القريس بالنسبت لك مجرد ملبح طلبات ولكن هو قدوه ومثال م خيا كعياتك لم نسلك في صفاتك فاذكرنا في

صفحة١٠

ونحنُ لا نُكّون عِلاقة معهُ؟

فكثيراً منَ الناس نفوسها مُتعلّقة

بالقديسين بمحبّة عجيبة جداً وبعشرة

قويّة، وقوّة الكنيسة فِي أنّها مؤسّسة

على دم المسيح والّذي رواها هو دم بذار

دم شُهداء وأعراق قديسين أحبّوا المسيح

بكُلّ قلوبهُم، لِذلِك فإنّ لا يوجد أحد

منهُم لهُ طلبة عند السيح والسيح

يُخزلهُ، ولا يُمكِن أنّ شخص أرضى المسيح

بجهادات كثيرة جداً ويكون لهُ طلِبة

عند المسيح ويقول لهُ المسيح لأ، فلهُم

دالَّة وشفاعة وكثيراً ما يكون لهُم قبول

قبولهُم أمام عرش الجحد هذا الّذي

يُعطيهُم قوّة وسُلطان، هذا الّذي

يُعطيهُم أصالة، وهذا هو الّذي يُعطينا

دافعة جَاههُم، ولابُد أن ندخُل معهُم فِي

نتعود في بيوتنا أن يكون لنا شفاعة مع

قديس اليوم. ومِنَ المُمكِن أن نظلٌ طوال

اليوم فِي ترديد إسمهُ ونطلُب شفاعتهُ.

ونهتِم بتواريخ القديس أكثر من تواريخ

عبد الميلاد فعندما نرتبط بالقديسين

ونعّود أولادنا بأنَّهُم يرتبطوا بالقديسين

فنكون بنقده لهُم كنزمنَ المُمكن أن لا

يعرف أي أحد أن يُقدّمهُ لهُم، لِذلك لابُد

أن يكون لنا عشرة مع قديسي الكنيسة،

ومنَ المُمكِن أن نقتنى مجموعة صور

للقديسين مُختِلفة الأحجام كتذكار

لهُم، ومنَ المُمكن أن نُجهِّز مكان خاص

ونضع فيهِ صورة قديس اليوم ونعمل

لهُ تذكار فِي هذا اليوم بوضع صورته

فِي هذا المكان، وبهذا نكون أعضاء فِي

الكنيسة الحيّة، فنحنُ ليس ناس بدون

جذور ولا ناس مِنَ غير قوّة، لِذلك نقول

فِي القُدّاس « لِكي يكونوا هُم عِوضاً

عنّا ٠٠يتشفّعون فِي طلباتناوضعفِنا

ومسكنتنا «، فهُم عِوضاً عنّا، إذا كانوا

هُم واقفين ويتشفّعوا عوضاً عنّا، فكيف

يكون قديس مِنَ القديسين يتشفّع عنّا

فإذا كان لنا قضيّة ووكِلّنا عنّا مُحامى

فكيف لا يكون لنا عِلاقة مع هذا الحُامي

أمام عرش الجحد

لك أنا أحقق حياة المسيح على الأرض لأنه يوجد تطابق بينى وبين المسيح.. وأنا أتيت لتفهم أنه من المكن أن يوجد إنسان غنى لكنه لا يجد أين يسند رأسه ولا يجد مكان يعيش فيه.. من هذا ؟ هذا هو المسيح الذي أتى من سماه وترك مجد الآب وعاش في العالم كغريب وفقير لا يجد أين يسند رأسه.. أبونا إبراهيم حقق صورة المسيح الذي أتى في الجسد.. أول نقطة تراها بين أبونا إبراهيم وربنا يسوع المسيح هي الترك والإخلاء والغربة.. ليس له أين يسند رأسه.. يترك أرضه وعشيرته ويتغرب.. يحقق صورة المسيح فى شخصه.

#### ۲) النزول إلى مصر:

وحدث جوع في الأرض فانحدر أبرام إلى مصر ليتغرب هناك (تك ١٢: ١٠).. هذا يذكرنا بهروب المسيح لأرض مصر.. الجوع الذي كان يحدث في الأرض كان يحصد موتى.. ليس مجرد أناس جوعى بل أناس تموت.. فإنحدر لمصر إشارة لربنا يسوع الذي كان في خطر موت يحيط به فهرب لأرض مصر.. لأن الجوع في الأرض كان شديداً.. نزول إبراهيم لأرض مصر ليتغرب هناك إشارة لنزول المسيح لأرض مصر وهروبه من وجه هيرودس الذي كان مزمع أن يطلب نفسه.. حياة الأنبياء ورموز الكتاب المقدس وأحداث الكتاب لا تتكلم عن نفسها بل عن شخص المسيح.. ونحن نقرأ قصة الحية النحاسية نجد أنها لا تتكلم عن نفسها بل تتكلم عن المسيح.

موسى النبى عندما رفع يديه غلب عماليق.. كان بذلك لا يتحدث عن نفسه بل كان يتكلم عن المسيح له الجد.. الحدث نفسه غير مفهوم لكن القصد منه واضح لو فهمت أنه الصليب الذي يعطى نصرة ستفهمه.. لذلك نزول أبونا إبراهيم إلى مصر الحدث نفسه غير مفهوم لكن لو سألته يقول لك إنى مقاد بالروح القدس أنا سالك بالروح وأحقق المسيح في حياتي.. المسيح مرسوم منذ قبل تأسيس العالم والآن أمهد ذهنك للمسيح كما قال يوحنا المعمدان "من له العروس فهو العريس".. قالها على لسان كل الأنبياء.. « وأما صديق العريس»

صفحة ٧

(يو ٣ : ٢٩ ).. إذاً لدينا الآن ثلاثة شخصيات عريس وعروس وصديق العريس.. العريس هو المسيح والعروس هي نحن وصديق العريس هم الأنبياء.. الأنبياء كل عملهم ليس أن يظهروا بل أن يفرحوا بالعريس والعروس.

عمل أبونا إبراهيم أن يقربنا لله.. عمله أن يحقق المسيح في نفسه.. عمله أن يجعلنا نعرف كيف نتمتع بالمسيح ونحن بعد في الجسد.. العجيب أن أبونا إبراهيم عندما نزل إلى مصركان معه عائلتة سارة زوجة ولوط إبن أخيه.. وهم معاً صورة للعائلة المقدسة يوسف البار والعذراء مريم وسالومى وكأن ربنا يسوع يقول أن الطفل يسوع والعذراء مرم ويوسف البار وسالومي الذين كانوا في الرحلة إلى أرض مصر كان يرمز لهم أبونا إبراهيم وسارة ولوط في هروبهم إلى مصر.. إتفق مع فكر الإنجيل.

#### ٣) إبراهيم ينتصر على كدرلعومر:

أبونا ابراهيم كان متغرب وانفصل عنه لوط وكان هناك ملك إسمه كدرلعومر ملك ظالم عمله أن يستولى على الأم.. عمله أن يسبى.. عمله أن يأخذ جزية.. فكان يأخذ جزية من كل البلدان الحيطة به.. فإتفقت هذه البلدان الحيطة على محاربة كدرلعومر حتى لا يأخذ منهم جزية فحاربوه لكنه للأسف إنتصر وسياهم وكسرهم.. أبونا ابراهيم عرف أن لوط إبن أخيه كان من ضمن السبايا فأخذ معه ٣١٨ من أفضل غلمانه وحارب كدرلعومر لكي يرد لوط ومن له ليس فقط لوط بل وكل المسبيين.

فلما سمع أبرام أن أخاه سُبى جرغلمانه المتمرنين ولدان بيته ثلاث مائة وثمانية عشر وتبعهم إلى دان وانقسم عليهم ليلاً هو وعبيده فكسرهم وتبعهم إلى حوبة التى عن شمال دمشق واسترجع كل الأملاك واسترجع لوطاً أخاه أيضاً وأملاكه والنساء أيضاً والشعب» (تك ١٤ : ١٤ - ١١).. كدرلعومر يمثل الشيطان الذي سبى أولاد الله وأذلهم وفرض عليهم الجزية وجعلهم يعيشون بدون كرامة وأخذ أملاكهم.. رمز لعدو الخير الذي عمله

أن يأخذ منا السلام والقداسة والطهارة والبر ويفقدنا عشرتنا مع الله.. عمله أن يأخذ منا ضريبة بدون وجه حق فأعطيه وقت ومشاعر و..... حتى أنه لا يريد أن يأخذ إلا عمرى وهذه ضريبة بدون وجه حق.. يسبيني نفسياً وأدبياً وجسمانياً.. هو كدرلعومر عدو شرس بطال.. ما هو حقه؟ ليس له أي حق.. ما حق عدو الخير فينا ؟ ليس له أي حق.. مجرد سيطرة.. إِذاً ؟ يقول الله لا تخف سأردك.. الله هو الذي يردك لكن هنا يحققه أبونا إبراهيم.. انقسم عليهم ليلاً هو وعبيده فكسرهم وتبعهم إلى حوبة التي عن شمال دمشق واسترجع كل الأملاك.. من الذي إسترجع كل الأملاك ؟ هو يسوع.

حارب كدرلعومر وكانت معركة محسومة وانتصر على عدو الخير ورد أبانا آدم وبنيه إلى الفردوس وأخذ الأملاك.. أخذ كل ما قد سياه وتحدى الموت وكما أخذ كدرلعومر لوط وزوجته وأولاده وكل متلكاته وأبونا ابراهيم رده هو وكل ماله.. في الصليب أيضاً نزل ربنا يسوع إلى الجحيم وسبى سبياً وأعطى عطايا وأعاد السبايا.. تعالوا كل شخص فُقد منه شئ سأرده له.. كل إنسان إستعاد كرامته.. الإنسان الذي طُرد من حضرة الله رجع إلى الفردوس.. الإنسان الذي سُلبت كرامته الأولى أعادها الله له وجعله مع الملائكة جعله يسبح ويمجد.. أدخله إلى الفردوس مرة أخرى.. " **صعد إلى العلاء سبى سبيا**اً وأعطى الناس عطايا" (أف ٤: ٨).

معركة كدرلعومرورد السبى ورد الأملاك كانت إشارة واضحة لمعركة الصليب بين ربنا يسوع والشيطان التى فيها إسترد ربنا يسوع المسبيين والتى فيها يسوع جرد الرياسات والسلاطين وأظهرهم ظافراً بالصليب.. قال لكدرلعومر ليس لك حق في أولادي لماذا تأخذهم أنا سأردهم وآخذهم.. ما حقك فيهم؟ هم أولادي وقد دُعي إسمى عليهم.. لكن كدرلعومر محترف حرب وظالم ألا تخاف منه يا أبونا إبراهيم؟ يقول كيف أخاف منه؟!! تقول له لكنك يا أبونا إبراهيم ليس لك أدوات حرب.. يقول لا كيف تقول ذلك ؟ أنا معى أدوات حرب لكن ليست كأدواته.

ربنا يسوع تسأله كيف ستحارب الشيطان وهو محترف حرب ؟ يقول سأحاربه على الصليب.. الشيطان لا يحتمل الإتضاع ولا يحتمل من يحتمل الإهانات بفرح.. لا يحتمل الإنسان الذي يحب أعدائه سأغلبه بكل ذلك.. سأغلبه بأسلحة مختلفة عن التي في أذهانكم.. أبونا إبراهيم حارب كدرلعومر دون أن يحسب حسابات نفقة لأنه كان واثق من الإنتصار.. "تبعهم إلى

دان وانقسم عليهم ليلاً هو وعبيده "... عندما رد أبونا إبراهيم الأملاك أخذ كل شئ أي إنتصر على كدرلعومر بطريقة جعلته لا يأخذ أي شئ من إبراهيم.. ما هذا ؟ هذه عظمة الإنتصار.. عندما رد الأملاك من كدرلعومر من ضمن الناس الذين رد أملاكهم ملك سدوم.

#### ٤) إبراهيم يرفض الأملاك:

أراد ملك سدوم أن يرد الجميل لإبراهيم فقال له لك كل الأملاك أنت خلصتني من السبى وخلصت الرجال مع النساء والأطفال لذلك لك كل الذهب والأملاك.. لكن أبونا إبراهيم رفض وقال له في تك ١٤ "رفعت يدى إلى الرب الإله العلى مالك السماء والأرض لا آخذن لا خيطاً ولا شراك نعل ولامن كل ما هو لك" (٢١) - ٢٣).. \*شراكً نعل\* هو الخيط الذي يخاط به الحذاء.. حتى الخيط لن آخذه.. قدماً كانوا يحاربون من أجل الغنائم كما كان عماليق محترفي حرب لكي يعيش على الغنائم.. لكن إبراهيم لم يأخذ شئ فقد كان ملك سدوم يتخيل أنه محترف حرب لكن إبراهيم لم يكن كذلك.

لماذا يا أبونا إبراهيم لم تأخذ شي؟ يقول "فلا تقول أنا أغنيت أبرام" (تك ١٤ : ١٣).. هنا أبونا إبراهيم رمز للمسيح الذي يقول ملكتي ليست من هذا العالم.. أنا ساأولد في مذود.. نقول له لماذا يارب لتدخل بيت قيصر؟ يقول لا لن يكون لي بيت ولا حتى أين أسند رأسى ولا قوت يوم واحد.. كان يقطف السنابل ليأكل أو يقطف تين عندما يجوع.. ولا شراك نعل.. "مجداً من الناس لست أقبل" (يو٥ : (٤).. "ملكتى ليست من هذا العالم" (يو ۱۸ : ۳۱).. سأُصلب عُريان لكي تعلم إنى سأصلب العالم من أجلك.. كلما

أحب الانسان الله عرف كيف يغلب من داخله.. أبونا إبراهيم غلب من داخله غلب المقتنيات.. أمامه أمور مغرية ذهب وفضة وأملاك لكنه شخص غالب حقق رمز للمسيح الذي أتى للعالم لكنه ليس من هذا العالم.. أتى ليعيش فترة ومتى إرتفع يجذب إليه الجميع.. أبونا إبراهيم أعطانا نموذج وصورة لعدم محبة القنية والفقر والغلبة كما كان المسيح له الجد. يقول القديس يوحنا ذهبى الفم "هو

وخاصته لم يكن له قوت يوم واحد أما نحن فنطلب رزق لسنين عديدة.. هو لم بكن له أبن بسند رأسه أما نحن فنطلب مجالس مزينة".. أبونا إبراهيم كان غريب فى كل مكان.. تخيل شكل أبونا إبراهيم ولغته وملابسه وعُملاته.. نحن ملامحنا تظهر موطننا أي بلد هو هكذا الملامح والزى والشكل واللغة والعملات تعلن دائماً أن أبونا إبراهيم شخص غريب عن كل مكان عاش فيه وبذلك حقق مبدأ مهم جداً أن العالم ليس له.. الله إختاره دون قبائل الأرض كلها ليصنع معه عهد لأنه وجد فيه صفات يريدها الله.. كان العالم يعيش في ظلمة وظلام والله أضاء أبونا إبراهيم شمعة وسط هذه الظلمة.. هو بداية النسل المبارك «يتبارك في نسلك جميع أم الأرض (تك ٢١: ١٨).. أنت تتحقق فيك شخص المسيح.

#### 0) إبراهيم يزجر الجوارح:

عندما غلب أبونا إبراهيم في معركة كدرلعومر قلق هل سيصمت كدرلعومر أم يحاول أن يعاود الحرب مع أبينا إبراهيم؟ تخيل أن كدرلعومر سيدبر حرب أخرى ضده فقلق لكن الله طمأنه وقال له " لا تخف با أبرام أنا ترس لك" (تك ١٥: ١).. الله يعلم ضعف البشر فأقام مع أبينا إبراهيم عهد.. قديماً كان من عادة الشعوب عندما تقيم عهد بينها أن يأتوا بحيوانات تُشِق في وسطها مثلاً خروف. ماعز.. عجل تُشق هذه الحيوانات ومر وسطها المتعاهدين عهد سلام أبدى من يخونه يُشق من الوسط.. فمنظر الشق والدم يجعل الخيانة بعيدة.. الله قال لأبينا إبراهيم هات عجلة ثلثية وكبش ثلثية وعنزة ثلثية ويمامة وحمامة تشق الكل

من الوسط ماعدا الحمامة واليمامة.. اليمامة والحمامة رمز للشخص الروحاني لأنه شخص لا ينقسم بينما العجلة والكبش والعنزة رمز للشخص الجسداني المنقسم على ذاته.. أبونا إبراهيم شق الحيوانات من الوسط وانتظر الطرف الآخر للمعاهدة الذي سيمر معه وسط الحيوانات المشقوقة وهو لا يعرفه هل هو كدرلعومر؟ كيف وهو شخص لا يحبني ولا أحبه؟ تُرى من يكون ؟ بالطبع الحيوانات المشقوقة تنزف وأتت الجوارح خوم حولها لتأكلها فظل أبونا إبراهيم يزجر الجوارح حتى تعب ونام.

زجر الجوارح.. الجوارح رمز لعدو الخير والحيوانات المشقوقة والطيور رمز للإنسان الجسدانى واليوناني المعرضين لحرب عدو الخير الذى يريد أن يجعل النفس لا تشعر باطمئنان ولا يريد المعاهدة مع الله تتم كما قال الله لقايين ستعيش خائف.. أبونا إبراهيم لا يستطيع أن يتمم المعاهدة وحده فكان يزجر الجوارح الصعبة التى تريد أن تأكل الحيوانات.. إبراهيم رمز لربنا يسوع الذي يريد أن يدخل في معاهدة مع الإنسان لكن عدو الخير يهيج على الإنسان والرب يزجره.. "أنا هو الراعي الصالح والراعى الصالح يبذل نفسه عن الخراف" (يو ۱۰: ۱۱).. يبذل نفسه عنها ويزجرها.. الأجير يرى الذئب فيترك الخراف ويهرب.. كان يمكن لإبراهيم أن يترك الجوارح تأكل الحيوانات.. لا.. لأنه ليس أجير لذلك كان يزجر الجوارح.

ربنا يسوع لما تكلم عن مثل الإستعداد قال عندما تأخر السيد عن الخادم صار الخادم يأكل ويشرب ويسكر وجاء سيده جعل نصيبه مع عدمى الإيمان ويشقه من وسطه.. هذه فكرة من ينقض العهد يُشق من وسطه بينما الأمين الحكيم يقيمه سيده على ماله.. أبونا إبراهيم لما نزل لأرض مصر كان إشارة للمسيح ولما ترك أرضه وعشيرته كان إشارة للمسيح.. ولما غلب كدرلعومر كان رمز للمسيح ولما رفض الأملاك كان رمز للمسيح لأن مملكته ليست من هذا العالم.

ربنا يكهل نقائهنا ويسنركل فعف فينا بنعبته لا وتجر وونماً ؤبرياً ومين

صفحة۸

# أهداف الصوم الصوم

أسابيع الصوم الكبي التسعة مسلسلة إبتداء من الأحد الأول الخاص بالإستعداد وسبعة أحاد + الأسبوع الأخم.. تُقسم الـ ٩ أحاد إلى ثلاث أقسام .. الكنيسة تأمرنا بأن نرتفع في الصوم عن أطعمة كثيرة في الجسد ولكن تعطينا أطعمة كثيرة للروح.

#### القسم الأول:

أو الثلاث آحاد الأولى.. الأحد الأول يُسمى "أحد الوسائط".. يتحدث عن ثلاث أشياء مهمين جداً.. الصدقة.. الصلاة.. الصوم..

الأحد الثاني في القسم الأول "أحد

الأحد الثالث في القسم الأول هو "أحد التجرية " ويُحدثنا عن أنواع التجرية الختلفة التي تعرض لها يسوع.

الثلاث الآحاد هم بداية الرحلة وهذه الرحلة يجب أن تبدأ بثلاث أصدقاء:

الصدقة: وهي علاقتي بالآخر.

**الصلاة:** علاقتى مع الله.

الصوم : علاقتي بنفسي.

ثلاث ركائز في علاقتي.. "الآخر" والشعور به والشفقة عليه.. أُقلل من الطعام لأعطى الآخر .. لهذا خُدثنا الكنيسة وتقول: طوبي للرحماء على المساكين.. "الله" وتأمر الكنيسة بالصلاة والتحدث إلى الله لتوطيد العلاقة معه.. "الصوم" وهو أكبر الأصوام لأن كنزك لا على الأرض بل في السماء.

#### القسم الثاني:

صفحة ٥

الأحد الأول: الإبن الضال - يمثل شناعة

الأحد الثاني: السامرية - يمثل تكرار

العدد ال٣ للسنة ٢٤

الأحد الثالث: الخلع - يمثل مدة الخطية. أنت في فترة الصوم مشكلتك الخطية..

حل الخطية هو شعورك بمحبة الله لك مثل الإبن الضال.. ثقتك في أنه يرد لك كل ما تلف وخسرته في حياتك.. لا تستثقل خطاياك على محبة الله.

وعندما يتكرر الخطأ لازم تثق أن عنده ينبوع المياه الحية.. وأن المشكلة حلها عنده وحده ويقبلك كما حدث مع السامرية رغم رفض كل الناس لها.. لديه ينابيع الروح التي تصنع منك إنسان جديد.

وثالثاً قصة مريض بيت حسدا الذي فقد الشفاء تماماً بعد ٣٨ سنة.. فقد الرجاء ولكن ثقته في أن الله يشفى جعلته كذلك لهذا سأله يسوع»أتريد أن تبرأ» (يو ٥: ٦).. الله قادر على الشفاء رغم محاولة عدو الخير بأن الخطية تظل معى ولا يوجد رجاء.

#### القسم الثالث:

الأحد الأول: المولود أعمى. الأحد الثاني: دخول ربنا يسوع المسيح أورشليم.

#### الأحد الثالث: القيامة.

نلخص هذا في ثلاث كلمات.. الإستنارة.. مُلك.. قيامة.. هدف الصوم أن أستنير.. أن الظلمة التي سيطرت عليَّ أنال منها الشفاء.. أرى كل ما حولى بطريقة واضحة كما الأعمى الذي رأى.. ترى خطاياك وترى أهدافك وتتخلص من كل خطاياك لتأخذ هدف الصوم.

الإستنارة: هي البصيرة الروحية والداخلية.. وكما يقول معلمنا بولس «مستنيرة عيون أذهانكم» ( أف ١ : ١٨).. العين الداخلية التي تُفتح على أسرار الله.. العين التي ترى كل إنسان محتاج وترى الأبدية وأسرار الكنيسة على مستوى السر.

البصيرة الروحية هي هدف الصوم.. أعرف

أن كنزى في السماء وعند ابتعادي أرجع وإذا تكرر بُعدى أثق في ماء الحياة وأثق في قدرته على شفائي وأحصل على الإستنارة.

الأحد الثاني: دخول المسيح إلى أورشليم.. المدينة الحبوبة.. مدينة الملك دخل لكى مملك عليها كما بملك هو على كياني وأصير أنا ملكته الخاصة.. أنا موضع مُلكه .. وإعلان مدينته وكما يقول سفر النشيد «علمه فوقي محبة» (نش ٢ : ٤ ).. هو سيطر على حـواســی وفـکـری.

من أهداف الصوم أشعر بأن يسوع هو كل شئ في حياتي.. وأشعر بكمال وإشتياق إليه.. ولا يوجد عندى أهم من إرضاؤه وبعد هذا يعلن فيَّ مجد القيامة والموت لا يزعجني ولا يؤلني.. أعيش في جسد قابل للموت ولكن أتمتع بروح القيامة وروح الغلبة.. إذن نحن نصوم لكي نحصل على كل هذا.. من إستنارة ومُلك وقيامة.. نحن في فترة نجتاز فيها إماتة الجسد.. نرى قوة القيامة في حياتنا وينفجر فينا روح الله.. ونصير إنسان وروح جديد لأن إنسان الموت إنتهى.

لذلك ترتب الكنيسة هذا عن قصد في فترة الصوم.. لكى نعلن حرب على مملكة العدو.. تعلن سيطرة ومُلك الأبدية على العالم وأن الله له ملكوت على الأرض وله رموز يعلن ملكوته فيها

لهذا نقول إذا كنا تهاونا في فترة من فترات الصوم فلا نُضيع الفترة القادمة حتى ننال بهجة ومحبة وفرح القيامة.. هذا هو ما نجاهد من أجله ونشكره على محبته

ربنا یکمل نقائصنا ویسند کل ضعف فینا بنعمته..

مارس ۲۰۱۶

ولإهنا المجر إلى الأبد آمين

شخص ربنا يسوع مرسوم في الكتاب عبر الأحداث والشخصيات والرموز وهذه من الأساليب الرائعة لدراسة الكتاب المقدس.. تدرس الشخصية لتجد المسيح داخلها.. أي لو درست الشخصيات فهذا مجال دراسة لكن لكى ترى ربنا يسوع داخلها فهذا مجال آخر.. أول شخصية

نبدأ بها دراستنا - أبونا إبراهيم.

أبونا إبراهيم شخصية محبوبة لدى كل البشر.. كلنا نعلم مكانه أبونا إبراهيم عند اليهود ومكانته عندنا نحن المسيحيون.. شخصية محبوبة من الكل.. ربنا يسوع تكلم عن أبينا إبراهيم وقال "أبوكم إبراهيم تهلل بأن يرى يومى" (يو ٨: ٥٦).. والكتاب المقدس لكى يقرب شخصية ربنا يسوع لليهود قصد معلمنا متى الرسول أن يأتى بنسب المسيح من نسل أبونا إبراهيم ليقول لهم أن المسيح ليس بغريب عنكم هو أيضاً إبن لإبراهيم.. أبونا إبراهيم شخصية متعددة الجوانب حتى أنه قيل عنه "خليل الله" ( يع ٢ : ٢٣ ) أي صديق لله.. وكُتب عنه أن الله كان يتكلم مع إبراهيم كمن يكلم صاحبه - شئ جميل -.. تخيل أن إبراهيم صديق لله!! هل إلى هذه الدرجة ؟

هل وصل الود بين الله وإبراهيم إلى هذا الحد أن الله يقول سأفعل شئ لا أستطيع أن أخفيه عنك ؟..

حتى أن الكنيسة تتكلم عن أبينا إبراهيم وتقول "من أجل إبراهيم حبيبك وإسحق عبدك وإسرائيل قديسك<sup>»</sup>.. إختارت لإبراهيم لقب \* حبيبك \* فهو حبيب الله لبره ولتقواه.

لذلك من أعظم شخصيات الكتاب

مارس ۲۰۱۶

على الإطلاق بل وعلى مستوى التاريخ كله أبونا إبراهيم قيل عنه "إبراهيم خليلي" (أش ٤١ : ٨).. \* خليل \* تعني \* الختار \*.. علاقة قوية جداً أن الله أحبه واختاره وصادقه ولا يُخفى عنه شئ بل ويخبره بكل ما في داخله.. يهوشافاط الملك عندما كان في أزمة قال لله من أجل إبراهيم خليلك (٢أخ ٢٠:٧).. إذاً شفاعة أبونا إبراهيم قوية عند الله..

أبونا أبراهيم كرمز للمسير

لذلك الكنيسة في أواخر السنة يوم ١٨ مسرى تقيم تذكّار للآباء البطاركة إبراهيم وإسحق ويعقوب.. وعندما ينتقل شخص تقول الكنيسة أنه ذهب إلى حضن إبراهيم وإسحق ويعقوب.. أيضاً في مثل الغنى ولعازر يقول " حملته الملائكة إلى حضن إبراهيم" (لو ١١: ١١).. وكأن إبراهيم هو رمز للتقوى وكل من يحيا البر والتقوى يكون مكانه بجوار أبونا إبراهيم. جيد أن نتأمل في شخصية أبونا إبراهيم حتى أنه في سفر أشعياء يقول "أنظروا إلى الصخر الذي منه قطعتم.... أنظروا إلى إبراهيم أبيكم" (أش ۵۱: ۱ - ٢).. كأن الله يقول أريدك أن تنظر إلى أبيكم إبراهيم كثيراً.. الله يريدنا أن نتأمل فى شخصية إبراهيم لذلك دُعى أب المومنين.. وقال له «بنسلك تتبارك لله عليه المؤمنين.. جميع قبائل الأرض» (أع ٣: ٢٥).

#### هناك نقاط كثيرة في حياة أبينا إبراهيم:

#### ١) الترك والإخلاء :

في سفر التكوين ١١ " وقال الرب لأبرام إذهب من أرضك ومن عشيرتك ومن بيت أبيك إلى الأرض التي أريك... فذهب أبرام كما قال له الرب... فأتوا إلى أرض كنعان"

(تك ١٢: ١ - ٥).. أترك أرضك وعشيرتك.. إبراهيم ترك أرضه وبيته وتغرب في أرض كنعان.. هذا رمز لربنا يسوع في حالة الإخلاء والترك أنه ترك السماء ونزل إلى الأرض.. الله الآب قال ليسوع أترك السماء وانزل إلى الأرض.. لماذا؟ لكى تفتقد الإنسان.. فترك مجد السماء وأخلى ذاته آخذاً شكل عبد.. فكان ترك أبونا إبراهيم أول إشارة للمسيح في تركه عندما جاء ووُلِد في أرض يهوذا في أرض كنعان التي تغرب فيها أبونا إبراهيم.

علامات سرية في الكتاب في الأسماء والمدن والأماكن والطبائع.. هنا يقول له إذهب إلى كنعان لذلك في رسالة فيلبى يقول له "الذي إذ كان في صورة الله لم يحسب خلسة أن يكون معادلاً لله لكنه أخلى نفسه آخذاً صورة عبد صائراً في شبه الناس" ( في ١ : ٦ - ٧ ).. مبدأ الإخلاء.. أبونا إبراهيم في تركه لأهله وبلده وعشيرته ومجده كان صورة لإخلاء ربنا يسوع لجده السماوي وظهوره فی شکل عبد.

جاء ربنا يسوع لا يجد أين يسند رأسه وأبونا إبراهيم عاش وسط العالم كغريب.. أبونا إبراهيم عاش في العالم كغريب ليس له أين يسند رأسه وكلنا نعلم أن أبونا إبراهيم لم يكن له مكان يعيش فيه بل كان يعيش في خيام.. لماذا لم يكن لك بيت يا أبونا إبراهيم وأنت لك كل هذا الغنى والغنم و .....؟ يقول لأنى أنتقل من مكان لمكان.. نقول له أنت غنى إتخذ لك بيت في كل مكان تذهب إليه.. يقول لك أنت لا تعلم أنا بالحقيقة أحقق رمز لشئ لا أعرفه وهو أن أحيا غريب لا أجد أين أسند رأسي.. أي أبونا إبراهيم يقول

رغبة منحرفة"؟

+ إن القصد الذي جعله يفعل هذا. هو أن يضع نصب أعيننا أعماله قدوة لنا، ويؤسِّس نمطاً أفضل من الحياة وطريقاً أكثر جدارة بالإعجاب.

هذا النمط ما زال يُمارس بيننا، أعنى به حياة الرهبان القديسين. لأنه كيف كان يتأتَّى لبشر على الأرض أن يعرفوا أن طريقة سُكنى البرارى تكون ذات نفع لهم وأفضلية جليلة القدر للخلاص؟ لأنهم يخلون إلى أنفسهم، متفادين - إذا جاز التعبير -الأمواج والعواصف وسائر الاضطرابات والارتباكات الباطلة التي لهذا العالم، وهم في ذلك يتشبُّهون بما عمله المغبوط يوسف، فهم يتجرَّدون من كل شيء ويردُّون للعالم ما يخصه.

عن مثل هؤلاء الذين ينزعون أن يحيوا هكذا، يقول الحكيم بولس أيضاً: "ولكن الذين هم للمسيح قد صلبوا الجسد مع الأهواء والشهوات (غل ٥: ١٤). وهو يُبيِّن لهؤلاء الذين اختاروا هذا الأسلوب من الحياة أن الزهد هو أمرُّ ضروري، وأن ثمرته هي الصوم والقوة على الاحتمال وضبط النفس. وبهذا يُغْلَب الشيطان عندما يُجرِّبهم.

ولكن ينبغى أن ندقِّق الانتباه فيما عمله المسيح هنا بصفة خاصة. فقد اعتمد أولاً، وامتلأ بالروح القدس، ثم اعتزل في البرية، وبدأ النسك أي الصيام كسلاح. وهكذا كان مستعدّاً عندما اقترب منه إبليس، فردَّه على أعقابه. وهكذا وضع لنا مثالاً يُحتذى.

كذلك ينبغى عليك أنت أيضاً أن تلبس سلاح الله (الكامل)، لابساً درع الإيمان وخوذة الخلاص. يجب عليك أيضاً أن تلبس قوة من العلاء، أي تكون لك شركة في الروح القدس، الأمر الذي يتحقَّق لك بواسطة المعمودية المقدسة، وعندئذِ يمكنك أن تمارس

صفحة

العدد ال٣ للسنة ٢٤

الحياة الحبوبة جداً والمكرَّمة عند الله. عندئذ مكنك أن تتخذ لنفسك سُكنى البراري (إذا شئت)، ولكن لابد لك أن تمارس صوماً مقدَّساً، وتقطع من نفسك كل أهواء الجسد؛ فتهزم إبليس إذا ما تقدَّم للتجربة.

+ (هنا يتكلُّم القديس كيرلس عن شروط النصرة على عدو الخير، ويريد أن يقول إن سُكنى البرية والصوم وحدهما لا يكفيان دون الشروط السابقة: سلاح الله الكامل: درع الإيمان وخوذة الخلاص؛ وشركة الروح القدس).

#### وفي الواقع، نحن في المسيح فَزِنَا بِكُلِ هَذِهِ الْأُمُورِ. "

+ عجباً! إنه يظهر بين المبارزين، بينما هو كاله منح الجائزة للفائزين، هو يبدو بين اللابسين إكليل النصر. مع أنه هو الذي يضع الأكاليل على رؤوس القديسين.

فلنتأمل براعة مصارعاته، إذ عندما انقضت أربعون يوماً على الصوم.

#### «جاع أخيرا»:

مع أنه هو المعطى الطعام للجياع، وهو نفسه الخبز النازل من السماء والمعطى الحياة للعالم، وهو الذي به قوام كل شيء. ولكن، من جهة أخرى، كان يلزم لِلن لم يستنكف من مسكنتنا أن لا يتحاشى أى شيء يتعلّق منزلة الإنسان المتواضعة، كان يلزم أن يسمح لجسده بأن يطلب حاجاته الطبيعية؛ من هنا قيل إنه "جاع". ولكن لم يكن الأمر كذلك حتى أكمل الصوم، وبقوته حُفِظَ دون هزال، رغم امتناعه عن الطعام والشراب حتى يجعله أخيراً بالكاد يعى أحاسيسه الطبيعية، لذلك "جاع".

+ لكى بالاثنين معاً (أي الصوم دون ذبول الجسد، وسماحه لنفسه

بالإحساس بالجوع أخيراً) يُعرَف ذاك الذي هو إله وإنسان معاً في ذات الشخص الواحد: كأسمى منا في لاهوته، وكمساو لنا في بشريته.

#### التجربة الأولى:

"وقال له إبليس: إن كنتَ ابن الله، فقُل لهذا الحجر أن يصير خبزاً ا عندما اقترب إبليس ليُجرِّبه، متوهِّماً أن إحساس الجوع سيُساعده على مكيدته الحبوكة، لأنه في أحيانِ كثيرة

علينا منتهزاً ضعفاتنا لتسهيل حَبْك مؤامراته ومغامراته؛ فكُّر أن "الرغبة" ستدفعه بلهفة أن يرى خبزاً جاهزاً يسدُّ به رمقه. لذلك قال له: "إن كنتَ ابن الله، فقُل لهذا الحجر أن يصير خبزاً .

فالشيطان يتقدُّم إلى المسيح وكأنه إنسان عادى وكواحد من القديسين، لأنه كان مرتاباً في أن يكون هو "المسيح".

فبأية كيفية أراد أن يتحقَّق من هذا؟

لقد اعتبر أن خويل طبيعة أي شيء إلى غير ما هي عليه سيكون من عمل وفعل القوة الإلهية، لأن الله هو الخالق لهذه الأشياء، وهو الذي في سلطانه أن يحوِّلها. فلو قال المسيح: "لتَصِرُ هذه خبزاً"، فإنه بالتأكيد سيكون هو الآتي الذي سيهدم قوتي. ولكن إذا رفض أن يقوم بعمل هذا التحويل، فسأتعامل معه كإنسان، وبالتالي فسأطرح عن نفسى الخوف وأنجو من الخطورة الحُدقة بي.

وإذ عرف المسيح حيلة الماكر هذا، لم يَقُمُ بعمل التحويل، ولا قال إنه لا يقدر أو لا يريد أن يُتمِّمه؛ بل صدَّ إلحاح الشيطان وفضوله قائلاً: "ليس بالخبز وحده يحيا الإنسان". وبهذا يعنى أنه

إذا منح الله القوة للإنسان، فإنه يمكن للإنسان أن يبقى بدون طعام ويعيش مثل موسى وإيليا اللذين بكلمة الرب قضيا أربعين يوماً دون أن يذوقا أي

فإذا أمكن الحياة بدون قوة للجسد، فَلِمَ أصنع من هذه الحجارة خبراً؟ ومن جهة أخرى، فإنه قصد عمداً ألاَّ يقول: " لا أقدر" حتى لا ينكر قوته. ولم يَقُلُ كذلك: "إنه مكننى ذلك"، حتى لا يعرف الطرف الآخر أنه هو الإله الذي يمكنه وحده إجراء هذه الأمور، ومِن ثمَّ يولى الإدبار.

#### كيف ربعت البشرية من تجرية المسيح الأولى:

فتأملوا معى كيف أن الطبيعة البشرية في المسيح تدفع عنها عيوب شراهة آدم.

#### + فبالأكل قِر انهزمنا، وبالنعفف في المسلخ قد غلينا.

وبالطعام الذي ينبت من الأرض يقوم جسدنا الأرضى فيطلب لقُوته ما يُلائمه، أما النفس العاقلة فتتغذَّى لازدهارها الروحى بكلمة الله. لأن الطعام الذي تنتجه الأرض يُغذِّي الجسد الذي هو منها، أما الطعام الذي من فوق ومن السماء فهو يُقوِّي الروح. قوت النفس هو الكلمة الآتية من الله، أي الخبز الروحي الذي "يُشدِّد قلب الإنسان"، كما يقول المرنِّم في سفر المزامير (١٠٤: ١٥).

#### التجربة الثانية:

مارس ۲۰۱۶

#### "وأراه جميع مالك المسكونة"

تباً لك أيها الكائن الماكر الشرير كيف جَرَّأت أن تُري الربَّ كل ممالك المسكونة وتقول له إن هذه كلها ملْكُ لك؟ ثم تقول: "إن سجدت أمامي يكون لك الجميع". كيف تَعِدُ بما لا

العدد ال٣ للسنة ٢٤

مَلك؟ مَن حعلك وارثاً لمالك الله؟ ومَن أقامك ربّاً حت السماء؟ لقد اغتصبت ذلك احتيالاً. فرُدَّ ذلك كله للابن المتجسِّد ربِّ الكل.

واسمع ما يقوله إشعياء النبي عنك: "هَل أُعدُّ ذلك لكُ لكى تملك؟ إنه بحيرة عميقة، نار وكبريت وحطب معدًّ، غضب الرب كبحيرة متقدة (بنار) وكبريت (إش ٣٣: ٣).

فكيف يتسنَّى لك، وأنت الذي نصيبك النار التي لا تُطفأ، أن تَعِدَ مَلِكَ الكل ما ملكه هو؟ أنظن أنك تحمله يسجد لك، وهو الذي يسجد له الكل ويرتعد أمامه، والذي السيرافيم وكل القوات الملائكية تُرتِّل لجده؟إنه مكتوب: "للرب إلهك تسجد، وإيَّاه وحده تعبد". هكذا أورد الرب هذه الوصية أمامه، فأصابت من الشيطان مقتلاً. ذلك أن الشيطان قبل مجيء المسيح، خدع كلُّ مَن حْت السماء وصار معبوداً فى كل مكان. لكن شريعة الله جرَّدته من السلطان الذي اغتصبه احتيالاً. وأُمَرَت البشر أن يعبدوا الله الإله الحقيقى بالطبيعة وحده، وأن يُقدِّموا

#### التجربة الثالثة:

له العبادة.

"إن كنتَ ابن الله، فاطرح نفسك من هنا إلى أسفل<sup>»</sup>

التجربة الثالثة التى استخدمها الشيطان هي جربة "الجد الباطل": "اطرح نفسك من هنا إلى أسفل"، كبرهان على ألوهيتك. لكنه لم يستطع أن يجعله يسقط عن طريق الجد الباطل، لكن الرب أصابه هنا في مقتل. وهكذا أجاب الرب: "إنه قيل: لا جُرِّب الرب إلهك".

فإن الرب لا يسعف الذين يجرِّبونه. بل الذين يؤمنون به. ولا يجب علينا

بحجة أنه يسبغ علينا رحمته، أن نستعرض هذه القوة. والمسيح نفسه لم يُعط آية للذين جرَّبوه: "جيلٌ شرير وفاسق يطلب آية، ولا تُعطَى له آية (مت ١١: ٣٩). وعلى الشيطان الجرِّب أن يسمع نفس الكلام.

وهكذا، فُزُنا نحن بالنصرة في المسيح، ورجع بالخزى الذي غلبَ آدم قدماً، ووطأنا الشيطان خحت أقدامنا، لأن المسيح الغالب سلَّمنا القوة لنغلب، حينما قال: "ها أنا أعطيكم سلطانا لتدوسوا الحيات والعقارب وكل قوة العدو" (لو ١٠: ١٩).

لقد ترك الرب سُكنى المدن، وسَكنَ البراري. وهناك صام، وتجرَّب من الشيطان. وهناك فاز بالنصرة من أجلنا. وهناك سحق رأس التنين كما قال داود المبارك: "سيوف العدو خابت تماماً، والمدن تهدُّمت (مز ٩: ٦)، أي أولئك الذين هم مثل الحصون والمدن.

فالمسيح بعد أن ساد على الشيطان، وبعد أن وَضَعَ الإكليل على طبيعة الإنسان - في شخصه المبارك -بالغنائم التي اغتنمها بنصرته عليه؛ عاد إلى الجليل بقوة الروح، وبدأ يُمارس سلطانه وقوته، ويجري العجائب الكثيرة، ويثير دهشة الجميع.

لقد أجرى العجائب، لا كأنه نال نعمة الروح من خارجه كما لو كانت موهوبة له مثلما وُهِبَت لجماعة القديسين؛ بل باعتباره بالطبيعة والحق ابن الله الآب، آخذاً ما هو له كميراث خاص له. لأنه قال للآب: " كل ما ني فهو نك، وما هو لك فهو لى، وأنا مُجَّد فيهم" (يو ١٧:

لقد تُمجَّد - حقاً - جمارسنه سلطانه الخاص، وسلطان الروح الذي هو من ذات الجوهر.



فُزِناً بِالنَّصِرة على الشيطَّان:

مربِّين لله على خلاصنا. فَلْنَطأ الحيَّة، الشيطان، رافعين أصواتنا بهتاف النصرة عليه، لأنه الآن قد طُرحَ وسقط.

لنتهلل الآن فرحين لأن الثعبان الماكر قد أُوْقِعَ به في شرك لا سبيل إلى الخروج منه. لنُردِّد عليه كلمات النبي: "كيف قُطِعَتْ وخَطَّمتْ مطرقةُ كل الأرض... قد وُجدْتِ (هنا يخاطب بابل رمز الخطية ومملكة إبليس) وأمسِكْتِ، لأنكِ وقفتِ ندّاً للرب (إر ۵۰: ۲۲,۲۳).

٠ ( : ٤ ).

الذين على الأرض استطاع أن يقف ضد طغيانه، ولكن الابن (الوحيد) حَدَّاه وقاومه، بعد أن أخذ شكلنا.

لذا, كما قلتُ سابقاً، فإن الطبيعة المُفْسِد لكل الأرضِّ (إر ٥١: ٢٥).

امتلاؤنا من الروح القدس، هو قوتنا

علينا، وجعل الفساد والموت يملكان على الساكنين على الأرض. لذلك فإنه سيمكننا بالسيح وفيه أن نفوز بالنصرة من حيث انهزمنا وسقطنا

فى مواجهة تجارب الشيطان:

من الروح القدس".

فتعالوا بنا لنرى ماذا يقول الإنجيلى

الطوباوى عندما كان المسيح منطلقاً

ليُحارب عنَّا مع ذاك الذي أفسد كل

"أما يسوع فرجع من الأردن متلئاً

تأمَّلوا معى هنا طبيعة الإنسان

حينما مُسحت بنعمة الروح القدس

فى المسيح كباكورة، وصارت فائزة

بأرفع الامتيازات. ففي القديم قد وعد إله الكل قائلاً: "وسيحدث في تلك

الأيام أنى أسكب من روحي على كل

بشر" (يوئيل ١: ١٨). وقد خَقَّق الوعد

وبينما كان أولئك في القديم

يستسلمون بلا ضابط للشهوة

الجسدية حتى قال الله في موضع

ما: " لا يعود روحى يسكن في هؤلاء

الناس لأنهم بشر" (تك ٦: ٣)، فإنه

الآن قد صارت كل الأشياء جديدة في

المسيح، وقد نعمنا بتجديد الحياة بالماء

والروح. لأننا لسنا بعد أبناء الجسد

+ فنحن الآن، وبكل يقين، إذ تكرَّمنا

ونلنا امتياز البنوَّة، صرنا شركاء

الطبيعة الإلهية بالمشاركة في الروح

القدس. ولكن ذاك الذي هو بكرُّ بيننا،

وصار هكذا بين إخوة كثيرين، وتنازل

وأخلى ذاته؛ هو الذي كان أول مَن

قبلَ الروح القدس، مع أنه هو المانح

للروح القدس، وذلك حتى تصلنا نحن

هذه الكرامة ونعمة الأُلفة مع الروح

إن هذا يشبه ما يُعلِّمنا إيَّاه بولس

الرسول كذلك عندما يتكلُّم عنه

وعنَّا قائلاً: "لأن المُقدِّس والمُقدَّسين

جميعهم من واحد فلهذا السبب

لا يستحى أن يدعوهم إخوة قائلاً:

أُخَبِّر باسمك "إخوتى"، وفي وسط

القدس عن طريقه.

والدم بل ندعو الله أبانا.

لنا أولاً في المسيح (كبداية).

في تجربة المسيح على الجبل

فهلموا بنا نسبِّح الرب ونهلل

لأنه في القديم، أي قبل مجيء المسيح مخلِّص الكل، كان عدو المسكونة يتوهَّم في نفسه أنه ذو شأن خطير ورهيب، وكان يسخر متبجِّحاً بضعف سكان الأرض قايِّلاً: "سأقبض على المسكونة كعش في يدى، وكبيض مهجور سأستولى عليها، ولن يفلت من يدي واحدٌ، ولا مَن يُقاومني " (إش

وفى الواقع، فإنه ولا واحد من كل

البشرية، إذ غلبت "فيه"، فازت "فيه" أيضاً بتاج النصرة. وهذا ما أعلنه قدماً الابن نفسه، حيث يُخاطب الشيطان على فم أحد أنبيائه القديسين قائلاً: مأنذا عليك أيها الجبل المُفْسِد،

معنا، مع أنه هو المُقدِّس لكل الخليقة، وحتى لا نراه رافضاً لمنزلتنا البشرية، وهو الذي قبلَ من أجل خلاص وحياة الكل أن يصير إنساناً.

الكنيسة أُسبِّحك (عب ١: ١١،١١).

فلكونه لم يستح على الإطلاق أن

يدعونا إخوة، نحن الذين قد شابهناه،

لذلك قبلَ على نفسه فقرنا وتقدَّس

كيف امتلأ المسيح من الروح القدس، وهو مانح الروح القدس:

فعندما يقول الإنجيلي الحكيم عنه: "أما يسوع فرجع من الأردن متلئاً من الروح القدس"، فتمعن في حكمة التدبير الذي به صار (الكلمة) موضع إعجاب هكذا؛ إذ قد صار جسداً (أي إنساناً) غير متجنّب ما يختص بحالة الإنسان الراهنة، وغير محتقر لسكنتنا، بل لكي نغتني نحن بما له، بصيرورته على شبهنا في كل شيء ما خلا الخطية وحدها.

فهو تقدَّس كإنسان، ولكنه هو الذي يُقدِّس كإله. فلكونه بالطبيعة إلهاً، لذا قيل إنه صار إنساناً.

يقول (الإنجيلي): "وكان يُقتاد بالروح فى البرية أربعين يوماً يُجرُّب من

#### لماذا صام المسيح، وهو غير محتاح للصوم؟

فهو قد مكث في البرية بالروح، أي روحياً، لأنه صام غير سامح لنفسه بأي طعام مهما كان ضرورياً لحاجات الجسد. وهنا قد يعترض أحدكم قائلاً:

"وأيُّ ضرر يلحق بيسوع لو أنه داوم السكنى في المدن الآهلة بالناس؟ وما هي المنفعة التي تعود عليه في اختياره سُكنى البرية؟ ولماذا أيضاً صام؟ وما هي الضرورة التي تُلزمه أن يتعب، وهو الذي لا يعرف أي إحساس أو عظهُ أبائبهُ على

الصوم الأربعيني المفدس

للقديس كيرلس الإسكندري

طومالاب

والنجربة على الجبل

+ «أما يسوع فرجع من الأردن ممثلناً

من الروح القدسي، وكان نُقناد بالروح في

الربة أربعين يوما يُجرِّب من إبليس. ولم

بأكل شيئا في ثلك الأيام. وطا تمت جاع

الأنبياء المطوَّبون عندما يتكلُّمون عن الابن الوحيد

كلمة الله - ذاك الذي هو مساو مع الآب في الجد. والشريك

في عرشه، والكامل في البهاء مثله تماماً - يحملوننا

على الاقتناع أنه استُعلِن كمخلِّص ومنقذ لأولئك الذين

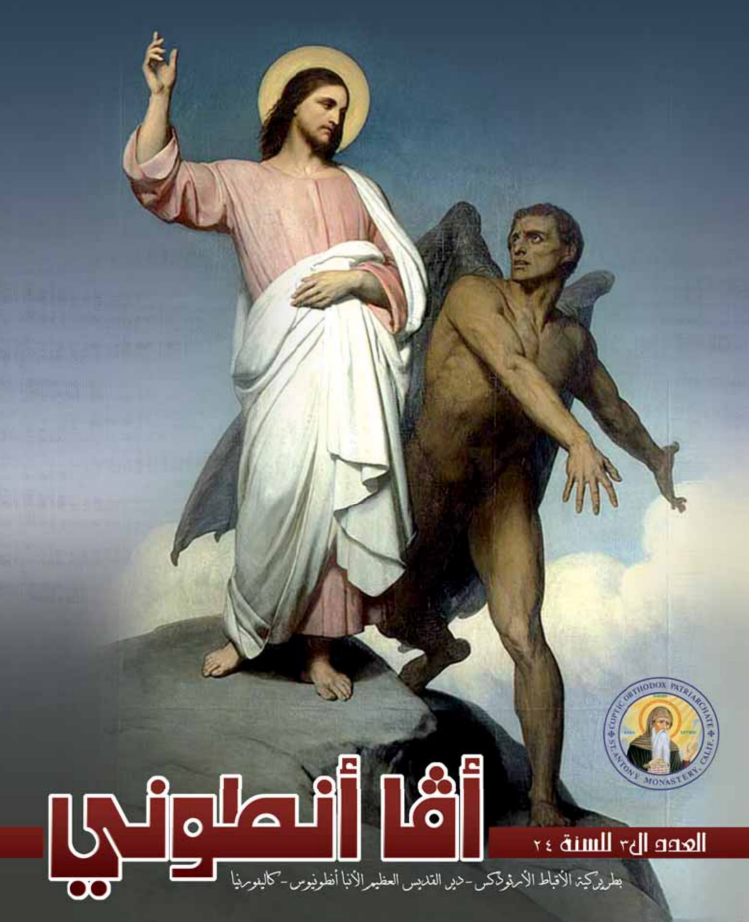
على الأرض، بقولهم: "قُمُّ أيها الرب وأعِنَّا" (مز ٤٤: ٢٦).

فقام وأعان، آخذاً صورة عبدٍ وصائراً في هيئة البشر, بأنَّ

جعل نفسه كواحدٍ منًّا، وأقام نفسه منتقماً من أجلنا

في مواجهة الأفعوان المتمرد القاتل. الذي جلب الخطية

أخيرا» (لو ٤: ١٦).



أعشير / برعمات ۱۷۳۰ ش