



#### The Magazine Cover:

THE HOLY RESURRECTION (English Side), THE CROSS (Arabic Side)

#### **SCHEDULE OF SERVICES**

| 4-5:30 AM   |
|-------------|
| 5 PM        |
|             |
| <b>6</b> AM |
| 9 AM        |
| 5:30 AM     |
| 9 AM        |
|             |

#### In This Issue:

| <u>IN THIS TSSUE.</u> |                                                   |             |
|-----------------------|---------------------------------------------------|-------------|
| 1                     | SCHEDULE, CONTACT & RETREAT INFORMATION           | P. 1        |
| 2                     | Book of the Month                                 | P. 2        |
| 3                     | The Holy Resurrection congrats                    | P. 2        |
| 4                     | THE MEANING OF THE GREAT LENT By. BISHOP SERAPION | P. 3        |
| 5                     | ST. MACARIUS THE GREAT                            | P. 5        |
| 6                     | THE HOLY RESURRECTION BY BISHOP YOUSSEF           | <b>P.</b> 7 |

**7 TREASURES OF THE FATHERS:** 

**LAZARUS SATURDAY** 

#### Verse of the Month

9 KIDZ COLORING PAGE

10 HOLY WEEK SCHEDULE

Jesus said to her, "I am the resurrection and the life. Whoever believes in me, though he die, yet shall he live.

(John 11:25)

#### WE WANT YOUR COMMENTS & FEEDBACK!

P.9

P.11

P.12

PLEASE WRITE YOUR COMMENTS BELOW:

PLEASE DETACH & RETURN - THANK YOU!



#### **CONTACT INFORMATION**

**MONASTERY OFFICE** 

Tel: (760) 257 - 1204 Fax: (760) 257 - 1225

#### **BAPTISM**

Please Contact Father Moussa to make an appointment Tel: (760) 257 - 3457

#### **MAILING LIST UPDATE**

Tel: (760) 257 - 1204

#### **AUDIO & BOOKSTORE**

FOR ORDERS PLEASE CALL: (760) 257 - 4444 OR FAX: (760) 257 - 1280 OR E-MAIL: St.AntonyBookstore@yahoo.com

#### **MONASTERY WEB SITE**

www.StAntonyMonastery.org

Please send your comments to: SaintAntonyMonastery@gmail.com

#### RETREATS

All men who would like to spend a night at the Monastery must contact Father Kyrolos Saint Antony before planning your stay. He can be reached at (760) 559-5358. Thank you.

#### **MAGAZINE CALENDAR & DIARY**

P.O. BOX 1600 YERMO CA 92398 Tel. / Fax: (760) 257 - 3082 E-mail: StAntonyMonasteryDiary@yahoo.com

#### **DONATION & MAILING ADDRESS**

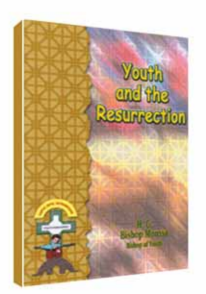
All checks and donations should be named to Saint Antony Monastery and sent to:
P.O. Box 100 Barstow CA 92312

#### SAYING OF THE MONTH

It wasn't nails that kept our Lord on the cross, it was simply love.

Pope Shenouda III

#### **Book of the Month**



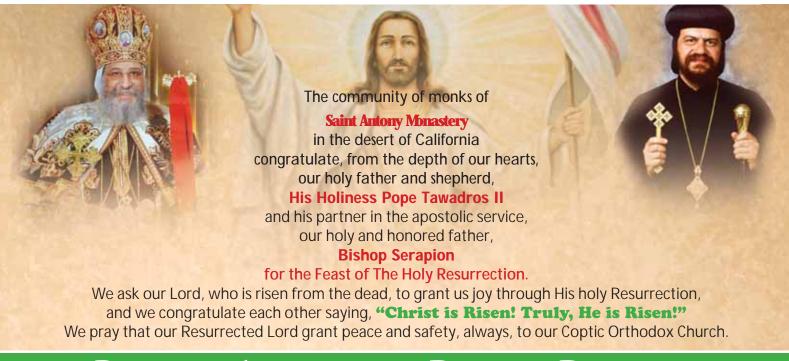
#### Jesus a dialogue with the Saviour

What does Resurrection have to offer youth? In our youth we have specific needs: 1) We love life and look forward to it 2) We love to be dynamic 3) We don't like the idea of dying and want to live forever So what is the way to fulfill these youthful aspirations? Can the resurrection satisfy all these needs? May the Lord Bless all the youth and may we all be Resurrected with the Lord.

This book is available from our Monastery Bookstore. **To Order Please call:** 

Tel.: (760) 257-4444 Fax:(760) 257-1280 e-mail: st.antonybookstore@yahoo.com

or order online: www.stantonybookstore.org



## PHYSICAL ADDRESS AND DRIVING DIRECTION 43725 Bragdon Rd. Newberry Springs CA 92365

#### **DIRECTION:** FROM HWY 15 N.

- 1- EXIT MINNEOLA RD. # 198 then at the end of the ramp TURN RIGHT.
- 2- At the FIRST STOP SIGN make a LEFT on YERMO RD. and follow for 3.3 Miles.
- **3- TURN LEFT** onto a Bridge called **COYOTE LAKE RD** and follow for **1.3 Miles**. This is a curved asphalt road which turns into **Hacienda Rd**.
- **4- TURN LEFT** onto a dirt road called **BRAGDON RD.** and follow for **5 Miles** and you will find the **Entrance of the Monastery** on your **LEFT-HAND**.

MAKE SURE ALL POWER LINES AND POLES ARE ON YOUR LEFT WHILE DRIVING ALONG BRAGDON RD.

## The Meaning of the

### **Great Lent**

By. Bishop Serapion



Great Lent is a Period of Repentance: Fasting without repentance and changing one's life becomes useless. Unless the fasting person changes his life during fasting, he will only be hungry and exhausted without gaining anything else. Therefore, the Church constantly reminds us of the importance of repentance during fasting. Before Great Lent, we fast Jonah's Fast and we live the story of Jonah and the Ninevites' repentance. During the third Sunday of Lent, the Holy Church offers us the Gospel reading of the Prodigal Son as a model of repentance, which requires an awakening, confession of sins, leaving the place of sin, and returning to the Heavenly Fr. with confidence in His mercies and acceptance. This parable reveals to us the depth of God's love for sinners and how He accepts them no matter how horrendous their sin is. Our Lord

Jesus Christ said, "the one who comes to Me I will by no means cast out." (John 6: 37) Christ "has come to save that which was lost." (Matt. 18:11) God desires that all men be saved and come to the knowledge of truth (1Tim. 2:4). Christ is the True Physician who is needed by those who are ill by sin. He did not come to call the righteous, but sinners to repentance (Mark 2: 17). Repentance is a result of divine action; it is the Spirit of God, Who moves the hearts of sinners to repent. It is written in the Holy Bible, "For it is God who works in you both to will and do for His good pleasure."(Phil. 2: 13) God's pleasure is in the return of a sinner so that he will not die in his sin. When God sees his sinful child returning to Him, He has compassion and goes to him, kissing him, and welcomes his return by saying, "It is right that we should make merry and be glad."

(Luke 15: 32) The return of a sinner and his repentance results in joy to God, as well as all those in heaven, because, "there will be more joy in heaven over one sinner who repents than over ninety-nine just persons who need no repentance." (Luke 15: 7)

During Great Lent, we praise God for His many mercies. The Doxology of Great Lent presents to us a magnificent hymn in praising God on His mercies, as well as asking for His mercies. The first Doxology of the Sundays of Great Lent starts with the following:

I will praise you, O Lord, for your mercies are forever. From generation to generation, my mouth shall declare Your truth.

In this beautiful doxology, we praise God for His mercies. Then the chanter remembers his many sins and transgressions by saying, " My sins are heavy over my head." As his sins are revealed in front of him, he then remembers the stories of those who repented and were accepted by God, so he won't lose hope. Therefore, he remembers the publican, the adulteress, and the thief and asks God to make him like any one of them. Again, he recalls God's attributes by saying, "I know You are good, kind and merciful. Remember me in Your mercy forever." God does not wish the death of a sinner but that he should return and live. Then the chanter remembers his sins once again and says:

I have sinned, O Jesus, my Lord, I have sinned, O Jesus, my God, O my King, do not count the sins I have committed.

He asks for God's mercies and not to be punished like Sodom and Gomorrah, but to have mercy on him like the Ninevites. The chanter ends his praise by saying:

But absolve and forgive My and transgressions As good lover mankind Have mercy on us according to Your great mercy.

This doxology is beautiful poetry, through which the human soul expresses her feelings resulting from the heaviness of her sins. At the same time, she shows her great hope in our

kind and merciful Lord, Who is happy with the return and repentance of the sinner. Yet, He punishes the unrepentant sinners. Therefore, repentance is the means by which we enjoy God's great mercies.

Great Lent is a Period for Doing Mercy: The Church reminds us of the importance of doing merciful acts during fasting. Therefore, during Great Lent we chant together praising those who have mercy on the poor. The Holy Bible teaches us that the fasting which is accepted by God is the one in which we do acts of mercy to others. "Is this not the fast that I have chosen: to loose the bonds of wickedness, to undo the heavy burdens, to let the oppressed go free, and that you break every yoke? Is it not to share your bread with the hungry, and that you bring to your house the poor who are cast out; when you see the naked, that you cover him, and not hide yourself from you own flesh?"

Fasting is a beautiful period to do good deeds by helping the poor, feeding the hungry, visiting the sick, and taking care of the needs of others. The person who fasts by not yielding to the needs of the flesh, will feel the needs of others and his heart will be moved to serve them. Also, the asceticism of fasting teaches us to care for the heavenly and not be concerned with the earthly. Thus it becomes easy to forsake our material possessions and offer them to the needy.

Great Lent is a Period of Reconciliation with Others: Fasting is an act of worship presented to God, and God does not accept the offering and worship of a person who quarrels with others. Instead, He asks him to go and make peace with his brother before coming to worship and present offerings in front of God' altar. Fasting is an appropriate time to evaluate our relationship with others. As we ask God to forgive us our sins, we must also forgive those who have sinned against us.

May God grant us a blessed fast by which we can grow in a life of prayer, asceticism, and repentance. May we always increase in doing acts of mercy and living in peace with one another.

## Departure of St.Macarius the Great



On this day also, of the year 392 A.D. the blessed father, the lamp of the wilderness and the father of all the monks the great saint Anba Macarius, departed. This Saint was born in the village of Shabsheer -Menuf, from good and righteous parents. His father's name was Abraham and his mother's name was Sarah and they had no son. In a vision at night he saw the angel of the Lord and told him that God was about to give him a son, and his name will be known all over the earth, and he will have a multitude of spiritual sons. Shortly after, this holy man had a son and called him Macarius which means "Blessed." He was obedient to his parents, and the grace of God was upon him since his young age. When he grew up his father forced him to get married against his will, so he pretended that he was sick for several days. Then he asked his father if he might go to the wilderness to relax and that may make him recover from his illness speedily. He went to the wilderness and prayed to the Lord Christ to direct

him to do what is pleasing to Him. While he was in the wilderness he saw a vision, and it seemed that one of the Cherubim, with wings, took his hands, and ascended up to the top of the mountain, and showed him all the desert, east and west, and north and south. The Cherub told him: "God has given this desert to you and your sons for an inheritance." When he returned from the wilderness he found that his wife, who was still virgin, had died, and Macarius thanked the Lord Christ. Shortly after, his parents departed, and he gave all what they had left to the poor and the needy. When the people of Shabsheer saw his chastity and purity, they took him to the bishop of Ashmoun who ordained him a priest for them. They built a place for him outside the city, and they went to him to confess and to partake from the Holy Mysteries. They appointed a servant to take care of his needs and to sell for him the work of his hands.

When Satan saw St. Macarius growth in virtues, he

brought on him a severe temptation. He inspired a girl that had defiled herself with a man to claim that St. Macarius is the one who had defiled her. When her family heard that, they went to him, insulted and beat him severely, inflicting much pain on him, which he endured silently. Macarius reproached himself saying "O Macarius now you have a wife and a child, and it is meet for vou to work day and night for your own food and for that of your child and your wife." He worked continually at weaving mats and baskets, and he gave them to the man who ministered unto him: and he sold them and gave the money to the woman. When the day of her delivery drew near her labor was exceedingly difficult, she continued to suffer for four days and did not deliver until she confessed her false accusation against the Saint and named the man that defiled her. When the family of the girl heard that, they decided to go to ask for his forgiveness for what happened from them. When St. Macarius heard that, he fled away from them running from the vain glory of this world.

At that time he was 30 years old, and the angel of the Lord appeared to him and walked with him for two days until they came to Wadi El-Natroun and the Saint asked the angel: "Appoint for me O master a place to live in." The angel replied: "I have not marked out a place for you to live, lest you leave it in the future and transgress the commandment of God. Behold all the wilderness is yours, so wheresoever you wish, live there." St. Macarius dwelt in the Inner Desert, in the place of the monastery of Sts. Maximus and Domadius which is known now by the monastery of El-Baramous. He went to visit St. Antonios, who said about St. Macarius when he saw him: "This is an Israelite in whom there is no guile." St. Antonios put on him the Holy Eskeem, then St. Macarius returned to his place. When the number of monks increased around him he built a church for them. His fame was known all over the country and many kings and Emperors heard about the miracles that God performed on his hands. He healed the daughter of the king of Antioch that was possessed by an unclean spirit. The angel of the Lord appeared to him and took him to a place and told him to make this place his abode, for many people will come

to him in that place. He built a cell for himself and a church. He thought one day that the world had no more righteous people, so a voice came to him from heaven saying: "In the city of Alexandria there are two women who feared God." He took his staff, his provisions, and went to Alexandria and he asked around until he reached their house. When he entered, they welcomed him, washed his feet with warm water, and when he asked them about their life, one of them told him: "There is no kinship between us and when we married these two brothers we asked them to leave us to be nuns but they refused. So we committed ourself to spent our life fasting till evening with often prayers. When each of us had a son, whenever one of them cry, any one of us would carry and nurse him even if he was not her own son. We are in one living arrangement, the unity in opinion is our model, and our husbands work is shepherding sheep, we are poor and only have our daily bread and what is left over we give it to the poor and the needy." When the Saint heard these words he cried saying: "Indeed God looks to the readiness of the heart and grant the grace of His Holy Spirit for all those who wish to worship him." He bade them farewell and left returning to the wilderness. There was an erring monk who strayed many by his saying

that there was no resurrection of the dead. The bishop of the city of Osseem went to St. Macarius and told him about that monk. Abba Macarius went to that monk and stayed with him until the monk believed and returned from his error.

On the day of his departure, he saw Sts. Antonios and Pachomius, and a company of the saints, and he delivered up his soul. He was ninety-seven years old. St.Macarius had commanded his disciples to hid his body, but some of the natives of the city of Shabsheer came and stole his body, built a church for him and placed the body in it for around one hundred and sixty years until the Arab conquest and the rebuilding of his monastery, they returned the body to it. In a manuscript in Shebeen El-Koum, was mentioned that St. Babnuda, his disciple, saw the soul of St. Macarius ascending to heaven, and he heard the devils crying out and calling after him, "You have conquered us O Macarius." The Saint replied "I have not conquered you yet." When they came to the gates of heaven they cried again saying "You have conquered us", and he replied as the first time. When he entered the gate of heaven they cried "You have overcome us O Macarius." He replied "Blessed be the Lord Jesus Christ who has delivered me from your hands."



## The Holy Resurrection

by Bishop Yousse

"If then you were raised with Christ, seek those things which are above, where Christ is, sitting at the right hand of God." (Colossians 3:1)

My Beloved Brethren, Christ is Risen. He is Risen indeed.

On this glorious day, as we commemorate the blessed Resurrection of our Lord Jesus Christ, I would like to extend my hearty wishes to all of you praying to the Risen Lord to grant us His Resurrection and make it real in our life.

The Lord's passionate and Holy Crucifixion followed by His Holy Glorious Resurrection inspires a newness of spirituality within our Coptic Church, our Coptic families, and each Christian individual's heart. It is a time when we truly profess our belief in the pain-rendering events of the Holy Crucifixion and in the Glorious mystery of the awe inspiring Resurrection of the only One raised from the dead and who sits at the right hand of God.

This blessed event poses four major questions to contemplate:

- What is the Holy Resurrection?
- How did the Lord's Resurrection become our Resurrection?
- How do we attain Resurrection?
- How can we maintain the Lord's Resurrection?

#### What is the Holy Resurrection?

The Lord Jesus Christ is considered the firstborn, the first fruit risen from the dead. The Holy Book of Revelation (1:5) describes our crucified and resurrected Lord as ..."Jesus Christ, the faithful witness, the firstborn from the dead." He was not raised by the prophets like Elijah and Elisha, but rather is and remains, the only person raised from the dead by the power of His Divinity, the Father in Heaven and the Holy Spirit. It is difficult for even the most scholarly to truly fathom the dimensions of the Lord Jesus Christ's death on the Holv Cross and His Resurrection and the impact of these insurmountable events on humanity in order that the faithful may experience eternity, the heavenly grandeur of the Father's glory.

Tertulian, in the third century, testified saying, "Jesus is still sitting there at the right hand of the Father—man, yet God. He is the last Adam, yet, He is also the original Word. His flesh and blood, yet His body is purer than ours" (Tertullian c.210).

The Lord Jesus Christ was divinely heroic and heroically divine in His Holy Crucifixion bearing torment for our sins. Concerning the Holy and Glorious Resurrection of our Lord Jesus Christ, St. Paul teaches... "he [David], foreseeing this, spoke concerning the resurrection of Christ that His soul was not left in Hades, not did

His flesh see corruption. This Jesus God has raised up, of which we are all witnesses" (Acts 2:31-32).

The Ante-Nicene Fathers have written concerning the Lord Jesus Christ's Resurrection and the hidden life... "The whole nature of men in general is composed of an immortal soul and a body...One living being is formed from the two...This proves that a resurrection will follow of those dead and dissolved bodies. For without this. neither could the same parts be united according to nature with one another, nor could the nature of the same men be reconstituted...But that which has received both understanding and reason is man, not the soul by itself. Man, therefore, who consists of the two parts, must continue forever...The conclusion is unavoidable, that, along with the eternal duration of the soul, there will be a perpetual continuance of the body, according to its proper nature" (Athenagoras c. 175).

And also they wrote: "After His resurrection, Christ existed in an intermediate body, as it were. For it was somewhere between the physicalness of the body He had before His sufferings and the appearance of a soul uncovered by such a body. It was for this reason that when His disciples were together and Thomas was with them, Jesus came and stood in their midst, even though the doors were shut...And in the Gospel

of Luke also, while Simon and Cleopas were conversing with each other concerning all that had happened to them, Jesus 'drew near and went with them.' And when their eyes were opened and they knew Him, then the Scripture says in express words, 'and He vanished out of their sight" (Origen c.248).

#### How did the Lord's Resurrection become our Resurrection?

St. Paul writes concerning our resurrection, "When Christ who is our life appears, then you also will appear with him in Glory" (Colossians 3:4).

St. Polycarp (c. 135) taught, "If we please Him in this present world, we will also inherit the future world. For He promised us that He will raise us again from the dead."

Our Lord is the only One who has risen in a glorified body, risen never to die again, risen and ascended into the heaven of heavens, and is seated at the right hand of the Father. This Holy Resurrection is not confined to the Lord alone but through His unconditional love, He extended it making it available to all those who believe in His name. Truly as one seeks to be obedient to the Lord Jesus Christ, to live according to His Word, and to participate and grow in the Holy Sacraments of our blessed Church, one will experience resurrection, newness, a new individual growing into perpetual perfection striving to become in His likeness.

#### How do we attain Resurrection?

Resurrection, for the believer is experienced through obeying God's commandments and participating in the Holy Sacraments of the church. In Baptism, we attain the resurrection in "a newness of earthly life". In Confession and Communion, we receive the potential of the

second of resurrection, that of our Lord Jesus Christ "anticipating newness in the eternal life to come". Through the cherishing of the Holy Sacraments one becomes virtuous, bearing love for others, and striving to obtain perfection in the Divine worship of God thus travelling down the path to the eternal life. Loving those nearest to us involves the heart. The Lord Jesus Christ was full of love for those that believed in Him, accepted His Holy teachings and accompanied Him during His earthly journey.

"When he was raised from the dead, He appeared first to Mary Magdalene and Mary the mother of James. He then appeared to Cleopas on the way. After that, He appeared to His disciples" (Apostolic Constitutions compiled c. 390). What kind of worship befits God? It is one in which love is manifest through a humble and pious worship that incorporates both the heart and mind. Such a type of worship requires liberation from all unworthy worldly entanglements living a life of love, humility, piety and poverty of the Spirit. As St. Paul says, "Set your mind on things above, not on things of the earth" (Colossians 3:2).

#### How can we maintain the Lord's Resurrection?

St. Clement warns us that... "After we have departed this world, no further power of confessing or repenting will belong to us" (Second Clement c. 150).

After departure from this earthly life everything will avail to nothing except for the virtuous, good deeds. The Lord Himself uses the parable of the poor and rich man to show that the value of humility and poverty supersedes that of pride and wealth. He says in the Holy Gospel of Luke, "So it was that the beggar died, and was car-

ried by the angels to Abraham's bosom. The rich man also died and was buried. And being in torments in Hades, he lifted up his eyes and saw Abraham afar off and Lazarus in his bosom" (Luke 16:22-23).

The endearing love to the Lord as shown by Lazarus secured him a place in Heaven with Abraham alongside him. On the other hand, the rich man with all that he had possessed could not purchase Heaven.

With the Lord's death we also died, but to the world only, and with His Resurrection we were resurrected to Heaven only. As St. Paul says, "For you died, and your life is hidden with Christ in God" (Colossians 3:3).

Along with worshipping with piety and humility comes the power of the church sacraments. The Holy Sacrament of Confession and Repentance presents a powerful shield and armor that deserves to be put on through frequent practice. During this time of the Holy Crucifixion and the Glorious Feast of the Resurrection, let us reflect upon the anticipated and completed sacrifices of the Lord Jesus Christ for our future spiritual glories. During the Glorious Feast of the Resurrection, let us all give thanks that we can partake in the resurrection of eternal life with the full knowledge that the Lord Jesus Christ has suffered for us all to conquer and abolish death, in order to bring us to His Father in Heaven with His great and perpetual love.

The Book of Life will judge us all according to the measure of our striving and seeking of those eternal things. May the Glorious Resurrection of our Lord implant in our hearts the desire to see the Lord Jesus Christ sitting at the right hand of God, our Heavenly Father.

### Treasures of the Fathers:

## **Lazarus Saturday**

Now we find that three dead persons were raised by the Lord "visibly," thousands "invisibly." No, who knows even how many dead He raised visibly? For all the things that He did are not written. John tells us this, "Many other things Jesus did, the which if they should be written, I suppose that the whole world could not contain the books." So then there were without doubt many others raised: but it is not without a meaning that the three are expressly recorded. For our Lord Jesus Christ would that those things which He did on the body should be also spiritually understood. For He did not merely do miracles for the miracles' sake; but in order that the things which He did should inspire wonder in those who saw them, and convey truth to them who understand... thus our Lord Jesus Christ performed miracles [so] that by those miracles He might signify something further, that besides that they were wonderful and great, and divine in themselves, we might learn also something from them.

These three kinds of dead persons, are three kinds of sinners whom even at this day Christ raises...For that dead daughter of the ruler of the synagogue was within in the house, she had not yet been carried out from the secrecy of its walls into public view. She was raised within and restored alive to her parents. But the second was not now indeed in the house, but still not yet in the tomb, he had been carried out of the walls, but not committed to the ground. He who raised the dead maiden who was not yet carried out, raised this dead man who was now carried out, but not yet buried. There remained a third case, that He should raise one who was also buried; and this He did in Lazarus.

There are then those who have sin inwardly in

the heart, but have it not yet in overt act. A man, for instance, is disturbed by any lust. For the Lord Himself said, "Whoever looks on a woman to lust after her, has committed adultery with her already in his heart." He has not yet in body approached her, but in heart he has consented; he has one dead within, he has not yet carried him out. And as it often happens, as we know, as men daily experience in themselves, when they hear the word of God, as if it were the Lord saying, "Arise;" the consent unto sin is condemned, they breathe again unto saving health and righteousness. The dead man in the house arises, the heart revives in the secret of the thoughts. This resurrection of a dead soul takes place within, in the retirement of the conscience, as it were within the walls of the house.

Others after consent proceed to overt act, carrying out the dead as it were, that that which was concealed in secret, may appear in public. Are these now, who have advanced to the outward act, past hope? Was it not said to the young man in the Gospel also, "I say to you, Arise"? Was he not also restored to his mother? So then he too who has committed the open act, if haply admonished and aroused by the word of truth, he rise again at the Voice of Christ, is restored alive. Go so far he could, perish for ever he could not.

But they who by doing what is evil, involve themselves even in evil habit, so that this very habit of evil suffers them not to see that it is evil, become defenders of their evil deeds; are angry when they are found fault with; to such a degree, that the men of Sodom of old said to the righteous man who reproved their abominable design, "You have come to sojourn, not to give laws." So powerful in that place was the habit of abominable filthiness, that licentiousness now passed for righteousness, and

the hinderer of it was found fault with rather than the doer. Such as these pressed down by evil habit, are as it were buried. What can I say, Brethren? In such sort buried, as was said of Lazarus, "By this time he stinks." That heap placed upon the grave, is this stubborn force of habit, whereby the soul is pressed down, and is not suffered either to rise, or breathe again.

Now it was said, "He has been dead four days." So in truth the soul arrives at that habit, of which I am speaking by a kind of four-fold progress. For there is first the provocation as it were of pleasure in the heart, secondly consent, thirdly the overt act, fourthly the habit. For there are those who so entirely throw off things unlawful from their thoughts, as not even to feel any pleasure in them. There are those who do feel the pleasure, and do not consent to them; death is not yet perfected, but in a certain sort begun. To the feeling of pleasure is added consent; now at once is that condemnation incurred. After the consent, progress is made unto the open act; the act changes into a habit; and a sort of desperate condition is produced, so as that it may be said, "He has been dead four days, by this time he stinks."

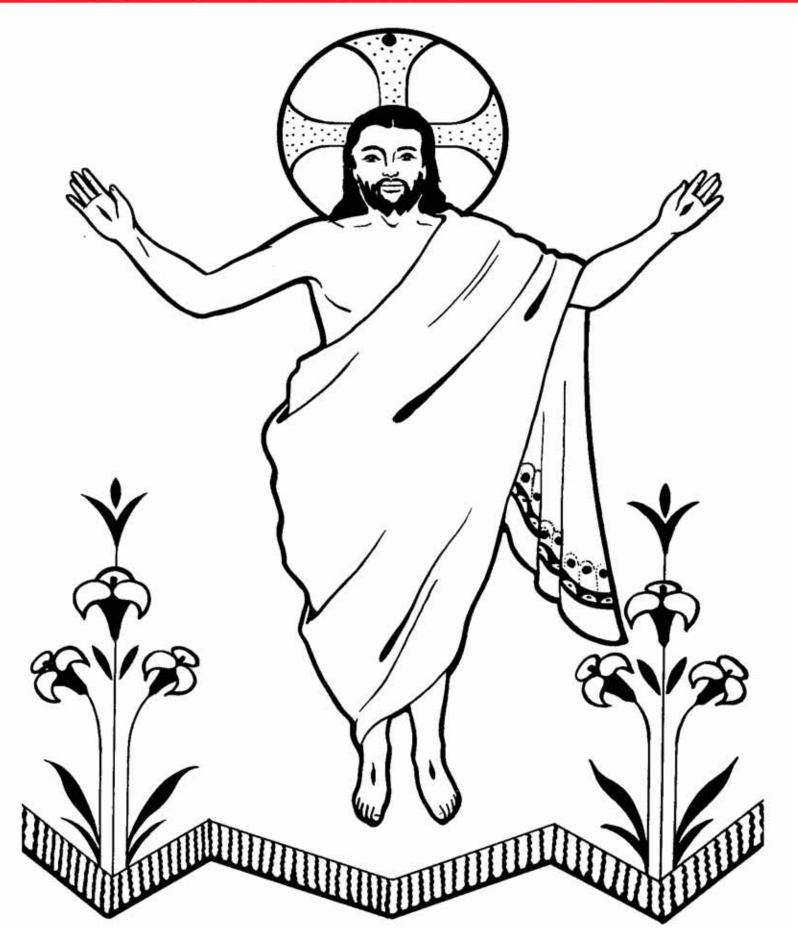
Therefore, the Lord came, to whom of course all things were easy; yet He found in that case as it were a kind of difficulty. He "groaned" in the spirit, He showed that there is need of much and loud remonstrance to raise up those who have grown hard by habit. Yet at the voice of the Lord's cry, the bands of necessity were burst asunder. The powers of hell trembled, and Lazarus is restored alive. For the Lord delivers even from evil habits those who "have been dead four days;" for this man in the Gospel, "who had been dead four days," was asleep only in respect of Christ whose will it was to raise him again. But what did He say? Observe the manner of his arising again.

He came forth from the tomb alive, but he could not walk. And the Lord said to the disciples; "Loose him, and let him go." He raised him from death; they loosed him from his bonds. Observe how there is something which pertains to the special Majesty of God who resurrects. A man involved in an evil habit is rebuked by the word of truth. How many are rebuked, and give no ear! Who is it then who deals within with him who does give ear? Who breathes life into him within? Who is it who drives away the unseen death, gives the life unseen? After rebukes, after arguments, are not men left alone to their own thoughts, do they not begin to turn over in their minds how evil a life they are living, with how very bad a habit they are weighed down? Then displeased with themselves, they determine to change their life. Such have risen again; they to whom what they have been is displeasing have revived: but though reviving, they are not able to walk. These are the bands of their guilt. Need then there is, that whoso has returned to life should be loosed, and let go. This office has He given to the disciples to whom He said, "Whatsoever you shall bind on earth, shall be bound in heaven also."

Let us then, dearly Beloved, hear these things so that those who are alive may live and those who are dead may live again. Whether it be that as yet the sin has been conceived in the heart, and not come forth into open act; let the thought be repented of, and corrected, let the dead within the house of conscience arise. Or whether he has actually committed what he thought of; let not even thus his case be despaired of. The dead within has not arisen, let him arise when "he is carried out." Let him repent him of his deed, let him at once return to life; let him not go to the depth of the grave, let him not receive the load of habit upon him. But perhaps I am now speaking to one who is already pressed down by this hard stone of his own habit, who is already laden with the weight of custom, who "has been in the grave four days already, and who stinks." Yet let not even him despair; he is dead in the depth below, but Christ is exalted on high. He knows how by His cry to burst asunder the burdens of earth, He knows how to restore life within by Himself, and to deliver him to the disciples to be loosed. Let even such as these repent. For when Lazarus had been raised again after the four days, no foul smell remained in him when he was alive. So then let them who are alive, still live; and let them who are dead, whoever they be, in whatever kind of these three deaths they find themselves, see to it that they rise again at once with all speed.

## KJDS Corner





## Poly Week Schedule:

#### **Last Friday of Lent:**

Raising of Incense 10-11 am

Unction of the Sick 11-1 PM

Holy Liturgy 1-4 pm

#### **Palm Sunday:**

Palm Sunday Procession 8 – 9:30 am Holy Liturgy 9:30 – 12 pm Common Burial Prayers 12 – 1:30 pm Evening Pascha 5 – 9 pm

#### Lazarus Saturday:

Holy Liturgy 9 – 12 pm
Palm Sunday Vespers 6 – 8 PM

#### Monday, Tuesday & Wednesda:

Morning Pascha 5-6 am
Afternoon Pascha 10 – 1 pm
Evening Pascha 5 – 8 pm

#### **Great Thursday**

Morning Pascha 8 – 11 am
Raising of Incense & Washing of Feet 11 am – 1 pm
Last Supper Liturgy 2 – 3:30 pm
Evening Pascha 6 – 9:30 pm

#### Good Friday

Good Friday Prayers 8 am – 6 pm Apocalyptic Prayers ( Abu Ghalamsis) 11 pm – 5 am Bright Saturday Liturgy 5 – 7 am

#### **Holy Resurrection Feast**

Raising of Incense & Offerings 7 – 9 pm Resurrection Reenactment 9 pm – 9:30 pm Holy Liturgy 9:30 – 12 am

#### Reseurrection Monday (Sham-el-nessim)

Midnight praises and Liturgy 3 - 7 am

عندما يريد الله أن يكلمك فهو يكلمك من أجلك أنت.. يريد أن يشبعك.. الى متى ستظل فى هذه الحياة تأخذ منها وماذا ستأخذ؟

+ قال يسوع للمرأة السامرية: كان لك خمسة أزواج والأن معك واحد.. إذا كم كان معك؟ قالت له: ستة أزواج.. ورقم «١» في الكتاب المقدس يشير الى العدد الناقص.. يشيرللزمن.. يشير للنقصان.. خلقت الخليقة في ستة أيام.. لكن هناك شئ إسمه "اليوم السابع" أي يوم الراحة.. إشارة للأبدية.. يقول لها أنت عرفت ستة أزواج أنا سأدخل في حياتك كسابع.. السابع يعطيك الكفاية والشبع ويجعلك لاتنظري خلفك.. السابع يجعلك كله.. السابع يكفيك ويشبعك..

هذا ما يريد الله أن يفعله معنا... يقول لك أنت إقترنت بالعالم وروح العالم.. هل شبعت؟ هل إكتفيت؟ هل سرت نفسك؟ هل إطمأنت نفسك؟..أبداً

قال يسوع لها "من يشرب من هذا الماء يعطش" هؤلاء الستة يجلبون القلق والحزن.. هؤلاء الستة يهينوا الكرامة.. لكن السابع يرد الكرامة المفقودة ويرد لها السلام الإطمئنان الذي إفتقدته ويرد لها السلام الذي تشتاق اليه جداً.. ربنا يسوع يريد أن يدخل حياتنا ليشبعنا ويغنينا ويفرحنا... يقول لنا: قل هكذا "من لي في السماء يقول لنا: قل هكذا "من لي في السماء أريد شيئاً على الأرض".. قل له أريد شيئاً على الأرض".. قل له أريد شيئاً على الأرض ".. قل له أسئ سواك.. هذا ما فعله ربنا يسوع مع السامرية.. وبدأ قلبها ينفتح له.. وبدأت تغير

ربنا يسوع لا يريد أن يفتح قلوبنا ويغيرنا فقط لنرجع عن الخطية.. لا.. فهذه مجرد خطوة بسيطة بالنسبة له.. إذا ماذا يريد اكثر من ذلك؟ يقول أنا لاأريد أن السامرية فقط تتوب بل أيضاً أحولها الى كارزة.. لا.. ليست التوبة فقط هى غرض الكنيسة بل غرضها أن نتوب ونتحول الى شهود ونتحول الى قديسين.. وهذا هو جبروت خلاص يمين الله أن يحول الى شهيد وقاطع الطريق الى رئيس جماعة رهبان.

هذا عمل الله.. جعل السامرية تتحول الى كارزة وشاهدة وتنادى للمدينة كلها وقعل وقعل المدينة كلها تذهب وراءه وتقول لهم "تعالوا انظروا إنسان قال لى كل ما فعلت" وقالت له «أرى إنك نبى».. وبدأ شخص ربنا يسوع ينكشف لها فى قلبها وعقلها

+ مجرد أن يستعلن لنا شخص ربنا يسوع داخلنا فى ضمائرنا وعقولنا نسجد له. وعندما نسجد له نصير مشتاقين جداً أن نبحث عن كل محروم منه.. مشتاقين جداً أن نعتق كل سبايا إبليس.. مشتاقين جداً أن يتغير كل إنسان الى تلك الصورة عينها.. مشتاقين جداً ان يذوقوا ما ذقناه نحن وأن ينالوا ما نلناه نحن وأن يفرحوا بفرحنا.. لماذا؟ لأن مذاقة للسيح مذاقة مبهجة للإنسان.. بحد أن ربنا يسوع لايريد فقط أن يتوب الإنسان بل يريد اكثر من ذلك.

القديس أوغسطينوس ليس كفاية أن يتوب فقط بل أيضاً يصير أسقف ومعلم ويكتب كتابات تصير تراث فى الكنيسة.. بل ويضع منهج للتوبة لكل إنسان مهما كانت خطاياه ثقيلة ومتنوعة ويعطى للإنسان منهج يعيش به.

القديس موسى الأسود ليس كفاية ان يتوب فقط.. المرأة السامرية ليست كفاية فقط أن تتوب.. لا.. بل هناك دعوة للتنعم.. بولس الرسول (شاول الطرسوسى) ليس كفاية أن يتوب ويقول سأرفض كل أعمال إضطهاد الكنيسة بل يتحول الى إناء مختار والى كارز والى منادى والى شهيد فى النهاية.. بل وتسميه الكنيسة (لسان العطر بولس) الذى كرز وعلم واسس فى الكنيسة المقدسة.. ليس كفاية.. ليس كفاية أن يكف الإنسان عن الخطايا.. لا.. كلاد أن يصنع البر.

+ الغنى الذى لنا فى المسيح يسوع نكتشفه اليوم مع السامرية.. خذير يا أحبائى أن تكون قراءات الكنيسة للعقل وان يكون الصوم مجرد تغيير الأشكال خارجية فى حياتنا.. لا.. لابد أن يتغير الجوهر.. لابد أن يسمع أن فى الداخل تغيير.. لابد ان يدخل القلب فرحة كفرحة الفردوس.. لابد أن يتغير الإنسان فى كيانه

الداخلى وبهذا يشعر بالفعل أن هناك شئ إسمه صوم ومعه يتغير فى الإنجاه فى القلب وفى العقل وفى الميول وفى إستخدامه للوقت وفى إهتماماته وفى تربيب أولوياته.. كم من الوقت تقضيه فى الصلاة؟.. كم من الوقت تقضيه مع يسوع؟.. هل سمعت صوته؟.. هل إستجبت؟.. هل سرت وراءه؟.. هل أتيت له بأخرين غيرك؟ هذا ما يريده يسوع..

لذلك الكنيسة فى هذه الفترة المقدسة تقدم لمؤمنيها أشهى ما عندها لأنها ترغب فى تقديسهم وخلاصهم

+ الله ساعى لكل إنسان.. لايترك شخص فى طريق ضلاله أبداً.. هو الذى يبحث عنه ويقول "آدم أين أنت؟؟".. آدم أخطأ يا الله.. أتركه.. يقول: لا لن أتركه.. لو رأينا قايين وهو يفكر فى خطيته وهى قتله لأخيه.. بجد الله يتودد اليه ويقول له "هناك خطية رابضة عند الباب واليك إشتياقها.. لكن إن أحسنت أفلا رفع".. إنتبه يا قايين لئلا تجعل تيار الشر يغلبك وفى نهاية الأمر سيكون ضدك.. الله ينذره ويتودد له..

الذى تودد للمرأة السامرية يا أحبائى يتودد لنا.. يقول لك: أعطنى لأشرب.. أنا عطشان. خلاص نفسك.. أنا عطشان لخلاص نفسك.. وتقديسك.. أنا عطشان لحبتك.. تعال إلى وإقتح قلبك.. تعال وإشبع بالخلاص الذى ينتظرك.. لأن كل ما فعله يسوع فعله لنا وليس للمرأة السامرية وإنتهى.. لا..

الكنيسة وضعت لنا اليوم فصل السامرية.. وكل واحد منا يقول لله: أنا السامرية التى اليوم سامريتك يا رب.. انا السامرية التى تعبت من أجلها وأنت الذى أنفقت ذاتك من أجلها.. أنا سامريتك ولن أتركك إن لم أشرب من يدك.. لن أتركك إن لم أسمع صوتك.. ولن أتركك إن لم أتبعك أينما تمضى.

الله يعطينا فى هذه الفترة المقدسة أن تكون فترة تقديس وتكريس وتوبة وخدمة لكيما ندرك كنوز الله التى يريد أن يعطيها لنا فنسلك فيها بكل حب وكل أمانة فيعطينا أكثر فأكثر الى أن نحصل على مجد الحياة الأبدية.. له المجد الما أبدياً آمين.

## الله يتودد لنا أحد السامريث

+ في أحد السامرية يتودد الله للسامرية ويبحث عن طريق ليقابلها ويكلمها.. ونلاحظ أن الكتاب يقول «وكان لابد أن يجتاز السامرة» حقيقة لو لاحظنا خريطة أورشليم والطرق التى حولها نجد أن هناك طريق أسهل يوصله للمكان الذي كان يريده لكنه في هذه المرة سلك ذلك الطريق ليقابلها.. ويسير سنة ساعات ويتعب لكن عنده تدبير آخر.. فهناك إنسانة مهمة يريد أن يقابلها... ألهذه الدرجة النفس غالية عندك يا الله؟.. يقول نعم.. غالية جداً.. ألهذه الدرجة يا الله ترى السامرية إناء مختار لك؟.. يقول نعم.... لكن الناس تراها غيرذلك... أقول لك صدقني إن الله فاحص أعماقنا كلنا ويرانا كلنا أولاد له غاليين عليه أنقياء جداً حتى وإن كانت لنا بعض الضعفات.. يقول تعال إشبع بى أنا.. أنا أدعوك لكى تكسر الحواجز التي بينى وبينك.. لذلك أدعوك

+ رجل وإمرأة.. لو تدرس فى التاريخ اليهودى جد إنه منوع معاملة الرجل اليهودى مع المرأة فى الطريق.. شئ يجرمه العرف الإجتماعى وخاصة لو كانت وحدها.. وخاصة لوفى مكان فى طرف البلد.. وحدها وإمرأة وفى طرف البلد.. وحدها أومرأة وفى طرف البلد.. بها.. يقصد أن يتكلم معها بدون حرج.. الهذه الدرجة يارب أنت تكسرحواجزمن أجلى؟.. يقول أنا أكسر حواجز أكبر من ذلك.. ماهى تلك الحواجز الأكبر؟ يقول إنها سامرية وأنا يهودى.. ولنقرأ فى التاريخ عن العدوة الرهيبة بين اليهود والسامريين.. صعبة جداً جاءت جذورها منذ إنقسام الملكة فى أيام رحبعام إبن سليمان إبن

داود عندما إنقسمت الملكة الى ملكتين: ملكة الشمال وعاصمتها السامرة وتضم عشرة أسباط.. وملكة الجنوب وعاصمتها أورشليم وتضم سبطين.. إذاً.. أين الهيكل؟ في أورشليم.. أصبح بذلك العشرة اسباط التي في الشمال ليس لديهم هيكل وبالتالى ليس لديهم عبادة.. ولذلك إبتعدوا عن الله.. لكنهم قالوا.. لا.. لماذا الهيكل في الجنوب ونحن لا؟ إذا لنقيم لأنفسنا هيكل... فقال لهم الذين في أورشليم: هل يوجد شي إسمه هيكلان؟ هوهيكل واحد.. لكن الذين في الشمال قالوا سنقيم هيكل جديد لنا.. فقالت مملكة الجنوب إن العبادة الحقيقية فى الجنوب حيث الهيكل أي عندنا.. وبالتالى أنتم مرفوضون من الله.. فكان هَمّ ملكة الشمال أن تفسد عبادات ملكة الجنوب وأقاموا المؤامرات.. من ضمن هذه المؤامرات إنه في ليالي الأعياد اليهودية التى يجتمع فيها الشعب كله أنهم كانوا يأتون ليلاً بعظام موتى ويلقونها في الهيكل وبذلك يتنجس الهيكل وبالتالي لايليق بتقدمات الذبائح ولايليق أن يدخله الناس للعيد.. من الذي فعل ذلك؟.. السامريين.. عداوة رهيبة.. حتى إنه إذا أراد اليهودي أن يهين شخص أويقبح فيه أويسبه كان يقول له أنت سامرى.. كلمة سامرى في ذاتها سباب.. ألهذه الدرجة السيدالمسيح يكسر ذلك الحاجز ويتكلم مع المرأة السامرية حتى أنها قالت له أنت غير منتبه لما تفعل «كيف تتكلم معى وانت يهودى وأنا إمرأة سامرية»

+ ربنا يسوع يريد أن يدخل الى النفس لأنه غالى عنده جداً خلاص الإنسان.. أحد القديسين يقول (أنت يا الله ليس عندك خسارة سوى هلاكنا) ليس لديه خسارة

إلا أننا نهلك.. عنده إستعداد أن يسير من أجلنا ويتعب.. عنده إستعداد أن يكسر حواجز.. عنده أستعداد أن يقال عنه فى العرف الإجتماعى أنه لايليق أن يتحدث مع إمرأة.. عنده إستعداد أن يوضع فى قائمة الخائنين لأنه يتكلم مع سامرية.. عنده إستعداد لكل ذلك.. وقد رأيناه فى الصليب كيف أهين وكيف صلب وكيف قبح فيه جداً.. وقبل كل ذلك من أجلنا.

بعض الأباء القديسين يربطون السامرية بالصليب بدليل العبارة السرية التى تقول "وكانت نحو الساعة السادسة" أي يوجد إرتباط بين العطش وبين لقاء الله مع النفس.. بين لقائه بالنفس في الساعة السادسة وبين حدوث الخلاص في هذه اللحظة.. وهذا هو الصليب في جوهره

+- أتى ربنا يسوع يتودد الى المرأة السامرية ويحدثها.. يريد ان يقيمها.. يريد أن يخلصها... وبدأت تتكلم معه بطريقة بها تعالى وتضع حدود.. يقول لها: اريد أن أشرب.. تقول له: كيف تكلمني وانت يهودي وأنا سامرية.. يقول لها: لو تعلمين من الذي يكلمك؟. جيبه: من تكون؟.. تصعب الأمور.. وعندما قال لها: إذهبي إدعى زوجك.. قالت له: أنا ليس لى زوج.. بدأ مدحها.. ألهذه الدرجة ياالله لديك إستعداد أن تطيل أناتك على الإنسان حتى يبدأ يفتح لك قلبه!!.. لونظرنا لتارخ حياتنا كله نجد انه كله توددات من الله من اجل أن يفتح الإنسان قلبه.. لنحذر أن يكون الله مازال يتودد لنا كثيراً ونحن مازلنا نضع حواجز كثيرة مثل الس

الْمُسِيح الَّذِي أَتَى لِيَرْفَعُ الوَيْلِ وَالَّلَعْنَة أَعْطَاهَا لِليَهُود (الكَتَبَة وَالفِرِّيسِييِّنْ).. أَعْطَاهُمْ تِسْعَة لَعَنَات.. قَدْ تَقُول أَنَّ عَصْر الكَتَبَة وَالفِرِّيسِييِّنْ قد إنْتَهَى.. لاَ.. دَاخِلَك كَتَبَة وَفِرِّيسِيُون يُحِبُّون المَظْهَرْ دُونَ الجَوْهَرْ لِذلِك إهْتَمْ بِفِعْلِ العَمَلُ الرُّوحِي دَاخِلَك.. تَخَيَّل أَنَّ شَكْلِيَّة اليّهُود فِي العِبَادَة وَصَلَتُ لِأُمر صَعْبِ أَنَّهُ لاَبُدْ أَنْ لاَ يَكُون دَاخِلْ بُيُوتَهُمْ خَمِيرَة قَبْلِ الفِصْحِ وَيَبْحَثُون عَنْهَا بِشُهُوع وَيَنْشِدُون نَشِيدُ الخَمِيرَة.. بُولِس الرَّسُول يَقُول السَيِّدُ الْسَيح لَمُ يَقْصِدُ هذِهِ الخَمِيرَة بَلْ خَمِيرِ الشِّر لِذلِك عَيِّدُ بِفَطِيرِ الإِخْلاَصِ.. يُحْكَى أَنَّهُ حَتَّى الآن أصْحَابِ الْخَابِزُ قَبْلِ الْفِصْحِ يَبِيعُونِ الْخَمِيرِ بيع صُوْرى (بالأوْرَاق فَقَطُ) ثُمَّ يَسْتَعِيدوه بَعْد الفِصْح.. حَرُفِيَّة.. هَلْ يُريدُ الله ذلِك الرِّيَاء ؟ أَصْرُح لَهُ بِهُنَاف وَإِنْ قَبَلْ أَنْ يَدْخُلْ عِنْدَكَ أُتْرُكَهُ يُطَهِّرُ أَعْمَاقَكُ.

#### ٣/ يَوْمِ الثُّلاَثَاء:

دَخَلَ الْمُسِيح وَجَلَسْ دَاخِلْ الهِيكَلْ.. أَنْتَ صَرَحْت وَهُوَ دَخَلُ وَطَّهَرْ.. الآن يُعَلِّمْ.. يَوُم الثَّلاَثَاء أَجْمَل تَعَالِيمْ يَسُوع خَاصَّةً فِي يَوُم الثَّلاَثَاء أَجْمَل تَعَالِيمْ يَسُوع خَاصَّةً فِي البَصْخَة الصَّبَاحِيَّة لِذلِك يُقَال لَحْن "بيك أثرونوس" لأِنَّهُ دَخَلَ وَاسْتَرَاحْ لِذلِك نَقُول لَهُ "كُرْسِيك يَا الله إلى دَهْر الدُّهُور".. لَهُ "كُرْسِيك يَا الله إلى دَهْر الدُّهُور".. يَدُخُلُ وَيُعَلِّمْ يَوُم الإِنْنِين؟ لِإِنَّهُ لاَ وَانْصِت.. لِلَاذَا لَمْ يُعَلِّمْ يَوُم الإِنْنِين؟ لِإِنَّهُ لاَ يَلِيق التَّعْلِيم لِنَ الهَيْكَلُ غِير نَقِي دَاخِلَهُ رِبَاء.. لِلْأَذَا لاَ نَفْهَمْ الإِنْجِيل؟ لأِنَّ دَاخِلُنَا رَبَاء.. لِلنَّا لَمْ نَفْهَمْ الإِنْجِيل؟ لأِنَّ دَاخِلُنَا رَبَاء.. لَا الله مَنَوْت.. شَهَوَات.. كُلَّ مَذَا يَكُنْعُ مَوْت الإِنْبِيل.

كَيْ تَسْمَع تَعَالِيمَه قُلْ لَهُ أَنَا فَتَحْت أَذُنَيَّ لِذلِك تَقُولِ الكِنِيسَة (فُلْنَسْتِحِق أُدْنَيَّ لِذلِك تَقُولِ الكِنِيسَة (فُلْنَسْتِحِق أُريدُ أُريدُ أُريدُ أُريدُ أُريدُ أَنْ نُسْمَع بِقَلْبِي.. وَكَمَا يَقُولِ الكِتَابِ أَنْ أَسْمَع بِقَلْبِي.. وَكَمَا يَقُولِ الكِتَابِ سَلاَمُكَ وَبِرُّكَ كَلَجَج البَحْرِ) (أَش ٨٤ لَيُجْيل وَتَعَلَّمُ أَنْ يَكُونِ لِلكَلِمَة سُلُطَان : ١٨) لَيْتَكَ.. تَعَلَّمُ كَيْفَ تَنْصِت لِصَوْت لِصَوْت لِمَوْت لِكَلِمَة سُلُطَان وَتَعَلَّمُ أَنْ يَكُون لِلكَلِمَة وَلِعَازَرُ قَامَ الخِلْك.. العَالَمُ خُلِقُ بِكَلِمَة وَلِعَازَرُ قَامَ وَعُل وَكَلِمَة الإِخْيل لَهَا فِعُل وَقَقَة جَبَّارَة.. (كَلِمات الحُكْماءِ تَسْمِعُ وَقِي الهُدُوءِ أَكْثَرَ مِن صُرَاحِ المُتَسَلِّطَ فِي الهُدُوءِ أَكْثَرَ مِن صُرَاحِ المُتَسَلِّطَ فِي الهُدُوءِ أَكْثَرَ مِن صُرَاحِ المُتَسَلِّطَ فَعِل الْمَدُوءِ أَكْثَرَ مِن صُرَاحِ المُتَسَلِّطَ فَعِل الْمُدُوءِ أَكْثَرَ مِن صُرَاحِ المُتَسَلِّطَ فَعِل الْمُدُوءِ أَكْثَرَ مِن صُرَاحِ المُتَسَلِّطَ فَعِل الْمُدُوءِ أَكْثَرَ مِن صُرَاحِ المُتَسَلِّطُ وَعُل وَنَقْرَا الإَخْبِل بِدُونِ إشْتِيَاقِ لِلتَّغْيِير لِذَلِك وَنَقْرَا الإَخْبِل بِدُونِ إشْتِيَاقِ لِلتَعْيِير لِذَلِك وَنَقْرَا الإَخْبِيلِ لِدُولِ الشَّتِيَاقِ لِلتَعْيِير لِذَلِك

لاَ نَتْرُكَهُ يُغَيِّرْنَا لِذلِك إِنْ أَرَادْت أَنْ تَسْتَفِيدُ مِنْ يُوْم الثَّلاَثَاء لاَبُدُ أَنْ تَكُون قَدْ جُزْتَ الأَحَد وَالإِنْنِين بِإِسْلُوب صَحِيح.. الإِخْيل لَيْسَ سَرْد قِصَص بَلْ قُوَّة مُفْرِحَة لِلخَلاَص.. كَيْ تَعْمَل كَلِمَة الله دَاخِلْنَا لاَبُدْ أَنْ نَكُون مُهَيَّئِين بِأَذَانِ صَاغِيَة.

#### ٤/ يَوْمِ الأَرْبَعَاء:

الكَنِيسَة تُعُطِيك كَّذِير وَتَقُول لَكُ أَنْ أَنْتَ أَخَدْت رُوح نِعْمَة وَاسْتِنَارَة فَإِحْذَرُ أَنْ تَزْدَرِي بِالنِّعْمَة. لِذلِك الكَنِيسَة تُظْهِرُ لَكُ مَوْقِفْ الخُبْ لَكُ مَوْقِفْ الخُبْ وَالإِيع وَمَوْقِفْ الخُبْ وَالإِخْلاص فِي بَيْت لِعَازَرْ. مَعَ مَنْ أَنْتَ؟!!!

#### 0/ يَوْمِ الخَميس:

ثَلاَثَة أَحْدَاث صَبَاحاً وَأَحْدَاث الْحُاكَمَات لَيلاً.. الكِنِيسَة يَوْم الخَمِيس لاَ تَعْرِف مَاذَا تَفْعَلَ.. الكِنِيسَة يَوْم الخَمِيس لاَ تَعْرِف مَاذَا تَفْعَلَ.. الكِنِيسَة يَوْم الْخَمِيس لاَ تَعْرِف فَتُحَصِّصْ بَاكِرْ لِرَفْض وَلَعْن يَهُوذَا.. ثُمَّ عَسْل الأَرْجُلُ (اللَّهَان).. تَقُول الكَنِيسَة هَذَا حَدَثُ لاَ يَكُرُدُونَ أَنْ ثُمَتِعْ أَوْلاَدُهَا بِهِ لِذلِك عُشر اللَّقَان بَاكِراً بَعْد رَفْض يَهُوذَا.. ثُمَّ تُقِيم اللَّقَان بَاكِراً بَعْد رَفْض يَهُوذَا.. ثُمَّ يُؤسِّسُ المُسِيح الإِفْخَارِسْتِيَا فَتُقِيمَهُ للكِنِيسَة صَبَاحاً بَعْد اللَّقَان.. هذِهِ أَحْدَاث الكَنِيسَة صَبَاحاً بَعْد اللَّقَان.. هذِهِ أَحْدَاث الصَّبَاح الثَّلَقَان.. هذِهِ أَحْدَاث السَّبَاح الثَّلَةَان.. هذِهِ أَحْدَاث اللَّهَان.. هذِهِ أَحْدَاث اللَّهَان.. هذِه أَحْدَاث اللَّهَان.. هذِه أَحْدَاث

مَعَ يَهُوذَا تَقُول لَهُ بِالفِضَّة بِعْتَ سَيِّدَك (ما يُقَال فِي الدَّوْرَة فِي صَبَاح حَمِيس (ما يُقال فِي الدَّوْرَة فِي صَبَاح حَمِيس العَهد).. لِيَصِرْ دَارَهُ خَرَاباً (أع ١٠:١).. تَعْلِنْ رَفْضَك التَّام لِيَهُوذَا وَتَعْمَل لَهُ دَوْرَة عَكْس دَوَرَات الكِنِيسَة مِنْ الشَّمَال إلَى اليَمِين أي مَعَ عَقَارِب السَّاعَة أي مَعَ الزَّمَنْ لِأَنَّهُ أَحَبَّ الخَيَاةَ الزَّمَنِيَّة بَيْنَمَا دَوَرَات الكِنِيسَة مَنْ الشَّمَال إلَى الرَّمَنِيَّة بَيْنَمَا دَوَرَات الكِنِيسَة كُلَّها عَكُس عَقَارِب السَّاعَة أَوْرَات الكَنِيسَة كُلَّها عَكْس عَقَارِب السَّاعَة أَوْرَات الشَّهْس أي عَكْس الزَّمَنْ إلَى الأَبْدِيَّة.. لكِنْ يَهُوذَا وَتَرُفَعُنَا عَنْ الزَّمَنْ إلَى الأَبْدِيَّة.. لكِنْ يَهُوذَا نَقُول لَهُ أَنْتَ أَحْبَبُتَ الزَّمَنْ وَعُلِبْتَ مِنْهُ وَاللَّهُ مَا لَوَاللَّهُ مِنْهُ وَلَا لَهُ أَنْتَ أَحْبَبُتَ الزَّمَنْ وَعُلِبْتَ مِنْهُ وَاللَّهُ مَا أَنْتَ أَحْبَبُتَ الزَّمَنْ وَعُلِبْتَ مِنْهُ

فَلَيْسَ لَكَ نَصِيب فِي الأَبَدِيَّة وَنَحْنُ نَحْيَا الأَبَدِيَّة وَنَحْنُ نَحْيَا الأَبَدِيَّة لِذلِك نَرْفُضَكُ.

غَسْلِ الأَرْجُلِ نَتَعَلَّمْ مِنْهُ كَرَامِةِ الْحَبَّةِ وَالْإِيضَاعِ وَأَيْضاً كَرَامِهُ التَوْبَهُ الَّتِي تَلْزَم الْحَيَاة الرُّوحِيَّة كَيْ نَتَقَدَّم لِلافْخَارِسْتِيَا.. لأَبُدْ مِنْ الإسْتِحْقَاقِ الَّذِي لاَ يَأْتِي إلاَّ بالتَوْبَة ثُمَّ الإِفْخَارِسْتِيَا.. الكَنِيسَة تُرِيدُ أَنْ يَطُول اليَوْمَ كَيْ يَحْيَا المُؤمِنُونِ الأَحْدَاثِ كُلُّهَا.. ثُمَّ نَدْخُلُ الْحُاكَمَات.. كُلَّ لَحُظَة عَاشَهَا الْمُسِيحِ.. فِي هذِهِ الأَيَّامِ يَلِيقُّ بِكَنِيسِة العَهْد الجَدِيدُ أَنْ كَيَّاهَا لَحْظَة بِلَحْظَة.. الْحُاكَمَات مَرَّة مَعَ حَنَّان وَقِيَافَا.. وَمَرَّة مِعَ بيلاَطُس وَكَمَا يَقُول المَزْمُور (لِمَادُا إِرْجَتْت الْأَمُهُ (مز آ مِنْ مَزَامِير بَاكِرْ).. قُلْ لَهُ أَنَا لَوْ كُنْت مَوْجُود فِي هذَا الزَّمَنْ هَلْ كُنْت أَتْبَعَك أم كُنْت سَاتُرُكك مَعَ مَنْ تَرَكَك فَأَنَا لَسْتُ أَفْضَلْ مِنْهُمْ لِكِنِّي أَرِيدُ أَنْ أَتْبَعَك حَتَّى وَلَوْ إِلَى الصَّلِيبِ عِنْدَئِذِ سَتَشْعُرْ أَنَّكَ خَيًا عُمُقُّ الْمُسِيحِ حَتَّى الصَّلِيبِ كَالمَرْهَات وَيُوحَنَّا الْحَبِيبِ.. الكَنِيسَة كُلُّهَا تُعْطِي يَوْمِ الجُهُعَةِ رُوحَانِيَةِ خَاصَّةٍ.

#### ٦/ يَوْمِ الجُمْعَة:

لاَ تَأْتِيهَا لِجُرَّدُ الجَيْ بَلْ لِتَقُول (الأَعْرِفَهُ وَقَوَّة قِيامِتِهِ وَشُرِكَهُ آلاَمِهِ مَتَشَبَّها مِحوِيهِ) (في ٣: ١٠).. وَتَقُول مَعَ الْمُسِيحِ صُلِبْت الأِحْيَا لاَ أَنَا بَلْ الْمُسِيح يَحْيَا فِيَّ صُلِبْت الْأَحْيَاهُ الآن أَحْيَاه كَيْ أَسُلِمْ لَهُ ذَاتِي وَلَوْ فِي يَدِي أَنْ أَمْسَح عَرَقَه سَأَمْسَحه وَلَوْ فِي يَدِي أَنْ أَحْمِل الصَّلِيب مَنْهُ وَأَدُاوِي حِرَاحه سَأَفْعَلُ ذلِك وَلَنْ أَهْدَأ عَنْ صَلِيبَهُ وَأَكَفِّنَهُ وَأَضَعَهُ فِي حَتَّى أُنْزِلَهُ عَنْ صَلِيبَهُ وَأَكَفِّنَهُ وَأَضَعَهُ فِي الفَّبِيدِي .

#### ليلة أبُوغَلَمْسيس:

سَأَظَل بِجَانِب قَبْرِهِ لَنْ أَتْرُكَهُ وَتُسَبِّحِ الكَنِيسَة تَسَابِيح مِنْ مَوْت لِحَيَاة عَلَى رَجَاء قِيَامَتِهِ لِذلِك الكِنِيسَة تَقْرأ سِفْر الرُّوْيَا.. الَّذِي يَحْيَا أُسْبُوع الآلاَم لاَ يَقُلُ لَيْتَنِي عِشْت عَصْر يَسُوع بَلْ أَنْتَ خَيُا مَعَهُ فِعْلاً لِأِنَّهُ فَوْقَ الزَّمَنْ.

رَبِّنَا بِلَمِّلْ نَفَائِصْنَا وَبِسْنَدُ كُلَّ ضَعْف فِبنَا بِيَّامِنُهُ لَكُلَّ ضَعْف فِبنَا بِيَعْمِنَهُ بِيَعْمِنَهُ لَهُ الجَّرِ ذَائِماً أَبَدِبًا لَمِن



تُعِدِّنَا الكَنِيسَة كَيْ نَقْضِي مَعَهَا أَجْمَل أَيَّامِ.. أُسْبُوع الآلاَمِ.. هُوَ قَدْس أَقَدَاس أَجْمَل أَيَّامِ.. أُسْبُوع الآلاَمِ.. هُوَ قَدْس أَقَدَاس الْجَيَاة الرُّوحِيَّة وَالعِلاَقة مَعَ الله لِذلِك نَسْتَقْبِلَهُ الكَنِيسَة بِسَبْت لِعَازَرُ أَي النَّسِيح القَادِرْ عَلَى قِيَامِة الأُمُوَات وَتَضَعْ لَنَا تِذْكَار الإِحْتِفَال الَّذِي أُقِيمَ فِي سَبْت لِعَازَرْ بِمُنَاسِبة إِقَامَتِهِ مِنْ الأُمُوَات.. اليَوْم هُوَ قَبْل الفِصْح بِسِتَّة أَيَّامٍ.. مَاذَا حَدَثْ ؟ هُوَ قَبْل الفِصْح بِسِتَّة أَيَّامٍ.. مَاذَا حَدَثْ ؟ جَاءَ إِلَى بَيْت لِعَازَرْ وَأُقِيمَتْ لَهُ وَلِيمَة.. إِذَا لاَ بَرَايِة أُسْبُوع الآلاَم إِحْتِفَال بِقِيامَة.. إِذَا لاَ نَظُرُ النُّوْت بَلْ بِوجْهِة نَظَرُ النُوْت بَلْ بِوجْهِة نَظَرُ النُوت بَلْ بِوجْهِة نَظَرُ النَّوَت بَلْ بِوجْهِة نَظَرُ النُوت بَلْ بِوجْهِة نَظَرُ النُوت بَلْ بِوجْهِة نَظَرُ النَّوَلُ الرِّحْلَة قَصْد وَلَهُ بَرَكَتَهُ لِذلِك سَنتَنَاوَل الرِّحْلَة سَرِيعاً.

#### ١/ أحَدُ الشُّعَانين :

يَقُول إِجُّيلِ القُدَّاسِ {وَفِي الْغَدِ} (يو ١٢ : ١١).. بَدَأَ يَسُوع يُعِدْ الأَتَانَ وَجَحْش إبْن أتَان وَالكَنِيسَة تُقِيم دَوْرَة.. الكَنِيسَة تَهْتِف هُتَاف الخَلاَص {أُوصَنَّا لِإِبْن دَاوُدَ} (مت ٢١ : ٩).. إِنْ كُنْتَ تُريدُ أَنْ تَبُدأ رحْلِة الآلاَم فَلاَبُدْ أَنْ تَعْرِف أَنَّكَ دَاخِل لِلمُخَلِّص وَيَلْزَم أَنْ يَسْمَع أَنِينَك وَأَنَّات قَلْبَك قَائلاً «حُلُّصُنَا يَا إِبْن دَاؤد».. قُلْ لله العَالَمُ كُلُّه ضِدُّك ٥٥٠٠ سَنَة وَنَحْنُ الآن لاَ نَسْتَقْبِلَك بسَلْبِيَّة وَظَلاَم العَالَمُ بَلْ بِهُنَاف الخَلاَص.. لأَبُدْ أَنْ يَكُون دَاخِلَك هُنَاف الخَلاَص وَصُرَاخ لاسْتِقْبَالِ الْخُلِّصِ.. قُلْ لَهُ خَلِّصْنِي كَمَا أنْتَ تُريدٌ.. هكَذَا تَتَقَابَلُ المَشِيئَتَان.. هُوَ يُرِيدٌ خَلاَص وَلاَ يَشَاء هَلاَك إنْسَان وَأَنَا أريد وَأَقُولَ لَهُ خَلِّصْنِي.. طَبِيب يَشْتَاق لِشِفَاء مَريض وَمَريض يَشْتَاق لِلشِّفَاء.. لِذلِك يَقُول (الَّذِينَ تَقَدُّمُوا وَالَّذِينَ تَبِعُوا) (مت ٩: ٢١. الَّذِينَ تَقَدَّمُوا هُمْ كَنِيسِهُ العَهْد القَدِيم وَالَّذِينَ تَبَعُوا هُمْ كَنِيسِةِ العَهْد الجَدِيدْ.. نَحْنُ بِالتَّبَعِيَّة نَصْرُخ خَلِّصْنَا وَإِنْ

كَانُوا هُمُ تَرَاجَعُوا وَصَلَبُوه لكِنِّنَا نَحْنُ أكْمَلْنَا وَنَصْرُح خَلِّصْنَا.

جَيِّدٌ هُوَ مَنْ فِي هذِهِ الأَيَّامِ يَقُول لَهُ إصْنَع مَعِى كَحَسَب صَلاَحِكُ وَعَمَلَكُ فِيَّ إَظْهِرِهِ لِأِكُونِ قَرِيبَ مِنْ خَلاَصِكْ.. (هُودُا حَملُ اللهِ الَّذِي يَرْفُعُ حُطِيَّةُ الْعَالَمِ} (يو ١ : ٢٩).. أَكُثَرُ مِنْ كَلِمَة خَلَّصْنَا.. أُوصَنَّا.. لاَ تَكُنْ خَطِيَّة مَالِكَة عَلَيْكَ وَأَنْتَ لاَ تَصْرُخ.. إِشْعِيَاء النَّبِي يَقُول (حَدَّث لِكَيْ تُتَبَرَّرُ} (أش ٤٣ : ٢٦) أي أصْرُخ لَهُ.. قَدُ نَقُولَ هُوَ يَعْلَمْ.. نَعَمْ لَكِنْ لأَبُدْ أَنْ تَصْرُخ وَتَئِنْ.. القِدِيسَ أَعُسُطِينُوسَ يَقُول (الَّذِي حَلقَكُ بِدُونَكِ لَنْ يُحَلِّصَكَ بِدُونَكُ).. لاَّبُدُ أَنْ تَصْرُخ لَهُ.. الله يُحِب الَّلَجَاجَة وَتَأْكِيدُ عَزْمنَا.. ﴿أَفُلا يُنْصِفُ الله مُحْتَارِيهِ الصَّارِخِينَ إليهِ نَهَاراً وليلاً} (لو ١٨ : ٧).. الله يُريد أنْ يَسْمَع صُرَاخَكُ لِيُعَلِّمَك مَنْهَج الصُّرَاخ وَالْلَجَاجَة.. إحْذَرْ أَنْ تَهْتِفْ الْكِنِيسَة يَوْم الأَحَد هُتَاف مِنْ الأعْمَاق وَأنِين لِتُعْلِنْ سُلْطَان الله عَلَيْهَا وَأَنْتَ تَصْمُت. الكِنِيسَة لاَ تَقُلْ لَحُن أَوْ نَغَهَة بَلْ هُتَاف مِنْ عُمْق القَلْب.

#### ٢/ يَوْمِ الْإِثْنَيْن:

وَلَيْسَ الخَارِجِ لِذلِك الكِنِيسَة تِرَكِّزُ عَلَى شَجَرِهَ التَّين الَّتِي رَآهَا الْمُسِيحِ مُورِقة وَمَعْرُوف عَنْ شَجَرِهَ التِّين إِنَّهَا تُثْمِر ثُمَّ تُورِق أَوْ يَتَزَامَنُ الثَّمَرُ وَالوَرَق مَعاً.

يَسُوع رَآهَا مُورقة وَتَخَيَّل أَنَّ بِهَا ثِمَار لكِنَّهُ لَمْ يَجِدْ.. وَكَأَنَّ الكِنِيسَة تَقُول لَكُ عِنْدَمَا يَدُّخُلُ الْمُسِيحِ هَيْكُل حَيَاتَك سَيُنَظِّفَهُ وَخَاصَّةً مِنْ الريَاء لِكَيْ تُثْمِرْ.. هَلْ تُريدُ أَنْ تَفْرَح بِعَمَلُ الْمُسِيح دَاخِلَك؟ إِفْرَح إِنَّه خَلَّصَكُ مِنْ الرِّيَاءِ الَّذِي هُوَ أَعْتَى أَعْدَاء الْحَيَاة الرُّوحيَّة الَّذِي يُظْهِرَك مُتَدَينُ لكِنَّك فِي الْحَقِيقَة شَخْصَان شَخْص دَاخِلْ الكِنِيسَة وَشَخْص خَارِجْهَا.. هكَذَا أنْتَ تُظْهِرْ مَا بِدَاخِلَك.. هُنَاك مَوَاقِفُ يُوْضَع فِيهَا الإِنْسَانِ فِيهَا رُوحِ العَالَمُ إِنْسَلَكَ فِيهَا كَأَهْلِ الْعَالَمْ.. فَلْنَعْلَمُ أنَّهُ إِخْتِبَارِ وَسَلَكَ فِيهِ بِأُسْلُوبِ كَشَفْ مَا بِدَاخِلِهِ مِنْ رِيَاءِ وَشَكْلِيَّةٍ.. وَمُشْكِلِة الرِّيَاءِ أنَّهُ يَسْتَهْلِك القُوَّةِ الَّتِي لِلإِنْسَانِ وَالعُصَارَة الَّتِي لِلشَّجَرَة أُسْتُهْلِكَتُّ فِي الوَرَق وَلَيْسَ الثَّمَرُ.

يَوْم الإِثْنِين الْمَسِيح يَدْخُلْ لِيُطَهِّرَكَ مِنْ الرِّيَاءَ.. يَدْخُلْ أَعْمَاقَكُ لِيَكْشِفْ لَكَ خَطَايَاك.. الإنْسَان الخَفِي مُخَادِع الفِكْر وَتَصَوَّرَاته.. أَدْخُلْ أَعْمَاق نَفْسَك وَانْظُرْ سَلْبِيَاتَك وَاطْلُبه لِيَاْتِي وَيَسْكُنْ دَاخِلْ مَسْكَنْ جَدِيدْ هُوَ يُطَهِّره وَيُنَظِّفَه.. أُنْظُرْ مَسْكَنْ جَدِيدْ هُوَ يُطَهِّره وَيُنَظِّفَه.. أُنْظُرْ خَطَايَا لاَ تَفْعَلْهَا لاِئَ ظُرُوفَهَا لاَ تَتَوَفَّرْ.. فَهُنَاك مَنْ لاَ يَسْعُور دَاخِلَك فَهُنَاك خَطَايَا لاَ تَفْعَلْهَا لاِئَ ظُرُوفَهَا لاَ تَتَوَفَّرْ.. لمُسيح جَاءَ لاَ ثَلْرُوف الخَطِيَّة لاَ تَتَوَفَّرْ.. المُسيح جَاءَ لاَ لَكْ شَوْدَيَة كَانَتْ لَهَا لاَ مَنْ لاَ لَكَ لَهَا لَا لَكَ لَهَا لَوْجُون كَرَامَة لَهُمْ.. للمُسيح جَاءَ شَكَلْيَات فَكَانُوا يَهْتَوُوا بِالعِصَابَة وَالَّذِينَ لَهَا يَسِيرُونَ أَمَامَهُمْ يَصْرُخُون كَرَامَة لَهُمْ.. يَسِيرُونَ أَمَامَهُمْ يَصْرُخُون كَرَامَة لَهُمْ.. الكُنْ دَاخِلَهُمْ فَسَادْ.

## كيوس يتجهز محارب (المسيح في (الصباح للقتال

بمجرد أن تنهض فى الصباح. صلى قائلاً:
ياربى يسوع المسيح، ابن الله، ارحمنى،
وليكن عملك الأول هو أن تغلق على ذاتك فى
قلبك، كى تأخذ وضع الاستعداد فى ساحة
القتال. وإذ حصنت نفسك هناك. أرهف
شعورك لتحس بعدوك، الحسيات الرديئة،
التى خاربك فى كل وقت. مستعدة هناك عن
شمالك ومتأهبة لهجوم مفاجئ، فانهض
ضدهم بعزم ثابت بأنك أما أن تهزمهم أو تموت،
ولا تسلم أبداً. خقق أيضاً أن قائدك واقفاً عن
يينك بصورة غير مرئية، ربنا يسوع المسيح. مع
أمه القديسة وطغمات الملائكة القديسين مع
رئيس الملائكة ميخائيل، مستعدين العونتك،
لذلك فليتشدد قلبك وكن طيب النفس.

أنظر. إن أمير العالم السفلي (الشيطان) قائم ضدك بقوات شره، وابتدأ يلهب نيران الأوجاع ويزيدها اضطراما، محاولاً أن يخدعك بوعود شتى مشحونة رياءا من جهة الإشفاق على الذات، كي يوقف جهادك ضد هذا الوجع ويجعلك تستسلم له مؤكداً لك أن هذا الاستسلام هو أفضل حل بالنسبة لك أما أنت فيجب عليك أن تتيقظ في ذاتك مستلهما من الجانب اليمين إنذار ملاكك الحارس، فهو يتحدث عن كل من هم عن يمينك قائلاً: «أنت الآن في مواجهة معركة ضد أوجاعك وأعداء آخرين، لا تخف ولا ترهب، ولا جُعل الرعب سبباً في هرولتك هاربا من ميدان القتال. لأن القائد، ربنا يسوع المسيح قريب منك يحيط به القواد والرؤساء والجيوش المتجسدة، وكل طغمات الملائكة القديسين، مستعدين أن يحاربوا أعدائك معك فلا تنهزم لهم كما في الوعد: الرب سيحارب عنكم (حز١٤: ١٤) فاثبت إذن، واغصب نفسك على عدم الاستسلام وليكن اشتياقك الصمود أمام التجربة التى داهمتك بكل الوسائل المكنة داعياً من عمق قلبك لا تسلمنی إلی مرام مضایقی (مز۱۱: ۲۷) تضرع لربك، وتشفع بالسيدة العذراء القديسة وبكل الملائكة والقديسين. ولابد أن يأتي العون، وتكون متنصرا لأنه مكتوب اكتب إليكم أيها

الأحداث (الجنود الشجعان البواسل) لأنكم قد غلبتم الشرير (ايوااً) ربما تكون ضعيفاً. ومربوطاً بعادات سيئة، في حين أن أعداءك كثيرون وأقوياء, ولكن عندك أنت معونة قوية، ومن ذاك الذي خلقك وفداك. تذكر أنه لا شيئ في المعركة يضارع قوة الله الذي يحيمك كما هو مكتوب: الرب القدير الجبار. الرب الجبار في الفتال (مزام: ١٤) وفوق هذا تيقن أن رغبة الله في إنقاذك تفوق كثيراً جداً رغبة العدو في هلاكك فجاهد إذن ولا تكل من مشقات المشقات بإخضاع ذاتك بالقوة. وغصبها بلا المشقات بإخضاع ذاتك بالقوة. وغصبها بلا رحمة للابتعاد عن العادات الرديئة، رغما عن الألم، فهكذا يكون لك كنزاً عظيماً فتقتني ملكوت الله، وتتحد نفسك مع الله إلى الأبد.

هكذا, أبدأ جهادك مع الأعداء كل صباح باسم الله, متسلحاً بعدم الاعتماد على ذاتك, وبرجاء شديد في الله, وبصلاة, واغصب نفسك بلا رحمة على الأعمال الشاقة المناسبة وفوق كل شئ متسلحاً بصلاة العقل في القلب: "ياربي يسوع المسيح الحمني!" مستخدما إياها كسيف ذي حدين في القلب فإن هذا الاسم يزعج الشيطان ويحطم الأوجاع, ويبعدهم عنا. هذا هو سبب قول يوحنا الدرجي "أربط الأعداء باسم ربنا يسوع"

قاوم شهوتك الرديئة أولا، بعد ذلك أكرهها، وأخيراً مارس الفضيلة المعارضة لها عاملا كل هذا في جو الصلاة. فيكون نشاطك مرضياً عند الله المتطلع إليك من السماء متابعاً جهادك بصورة غير مرئية. كي يتمجد في جهادك وفي انتصارك أيضاً.

إن هذه القتالات شاقة ومتعبة بدرجة كبيرة ولكن لا خزن ولا تخر فى واجبك بل ضع فى ذهنك أن هذا واجب علينا. أن نرضى إلهنا هذا من جهة. ومن جهة أخرى- كما قيل من قبل- إن الحرب لا مفر منها إن أردنا أن نحيا.

لأنه بمجرد توقفنا عن الحرب سنضرب مباشرة للموت.

فلا يضلنك العدو بالقول: "جارى شهواتك الرديئة ولو لمدة ساعة، ساعة فقط" بل تبصر فيما ستصير إليه لو ابتعدت حياتك عن الله، وتركت نفسك للملذات العالمية والمتع الجسدية ولو لدقيقة واحدة، يا للأهوال التى ستلاقيها آنذاك، إنه لأمر مخيف حقاً. وهل ستكون الساعة فقط؟ إن الاحتمال الأرجح أن تمر ساعة بعد ساعة وأنت في ارتدادك بعيداً عن الله، من يوم إلى يوم، ومن سنة إلى سنة.

ثم ماذا بعد هذا؟حتى لو رحمك الله وأعطاك فرصة لرجوع إلى نفسك كى تتخلص من فخ هذا الشر. مستيقظاً من نعاس الخطية، سيكون عليك أن تواجه نفس المعركة التى هربت منها حين طلبت الراحة لذاتك. مع اختلاف واحدهو أن المعركة ستكون أشد ضراوة وقساوة، بالإضافة على كونها أقل

ولكن إذا تركك الله فى أيدى أعدائك ولمشورة نفسك فماذا إذن. سوف لا أكرر الكلام مرة أخرى، ولكن سأكتفى بالقول: تذكر فقط ماذا سيكون بعد حياة ضائعة فى رباطات شهوات الشر، وبعد الزمان الذي تلذذت فيه الحواس بعيداً عن الفرح الحقيقي. ستأتي ساعة الموت فجأة - وتكون النفس في حالة ذعر وفزع. تلك الحالة التي حتى كلمة الله لم تصفها إلا بمجرد القول: حينئذ يصرخون للجبال اسقطى علينا (رؤا ا: 1) يصرخون بعد الموت حتى نهاية العالم إلى ساعة الدينونة الخيرة، ولكن بلا جدوى.

لذلك تعقل، ولا تلق نفسك بمعرفتك فى عذاب الجحيم الأبدى كى تتجنب قتال قصير الزمن وبمارسة الأعمال الروحية. إن كنت فهيماً وفطناً فمن الأفضل لك الآن أن تتحمل اعباء ومشاق الجهاد الروحى كى تهزم أعداءك وتنال إكليلا لا يفنى وتكون متحداً مع الله هنا وفيما بعد- فى ملكوت السموات.

الله ستة مرات - شفاعة - إن كانت شفاعة أبونا إبراهيم إلى هذه الدرجة إذا لنفرح لأن شفاعة الإبن كم تكون؟!! إن كان الله يوافق أبونا إبراهيم فكم تكون شفاعة المسيح الإبن ؟!! جيد أبونا إبراهيم عندما يقول لله (إني قد شرعت أكلم المولى وأنا تراب ورماد) الله بهذه الآية .. أفضل شئ يعطي الله بهذه الآية .. أفضل شئ يعطي الخارج من أعماق الإنسان .. أسجد له وقل له أنا تراب ورماد .. داود النبي يحنن قلب الله ويقول له (أعمال يديك يارب قل تتركها) (مز ١٣٧ - من مزامير النوم) .. أنا عملك لا تتركنى .

أبونا إبراهيم يستمر في شفاعته حتى يصل العدد إلى عشرة أبرار والله يسمع له لكن لم يكن هناك عشرة أبرار .. إن كانت شفاعة أبينا إبراهيم التوسلية مقبولة أمام الله فكم تكون شفاعة الإبن يسوع الكفارية ؟!! ربنا يسوع شفاعته قوية لأنه مساوى للآب ومحبوب ويتشفع بدم نفسه يشفع كل حين عنا .. شفاعة دائمة وليست مؤقتة مثل شفاعة إبراهيم بل شفاعة بروح أزلى .. الله قبل شفاعة إبراهيم حتى أنه وصل إلى عشرة أبرار .. بينما شفاعة ربنا يسوع عن كل البشر .. (إن أخطأ أحد فلنا شفيع عند الآب يسوع المسيح البار وهو كفارة لخطايانا ليس لخطايانا فقط بل لخطايا كل العالم أيضاً) (ايو ۱ : ۱ <sup>-</sup> ۱) .. صالحنا لنفسه .. وحدة .. شفاعة أبينا إبراهيم في سدوم وعمورة كانت مقبولة والله سمع له لكن لم يجد العشرة أبرار .. بينما شفاعة الإبن يسوع لدى الآب أقوى ومقبولة فتمسك به وبشفاعته ومادمت أنت داخله لن يقدر أحد أن يفصلك عنه.

#### ٨/ شفاعة ابراهيم لابيمالك

بعد كل هذا نجد إبراهيم ولأنه بشر نزل جرار وكذب وقال عن سارة أنها أخته لأن أبيمالك أراد أن يأخذها .. وأبيمالك ليس هو إسمه وإنما لقبه مثل \*فرعون\* - لقب - وقال الله لأبيمالك لا تقترب إلى سارة .. وصلى أبونا إبراهيم عن أبيمالك وزوجته وجواريه .. (لأن الرب كان قد أغلق كل رحمٍ لبيت أبيمالك بسبب سارة إمرأة إبراهيم) (تك ٢٠ : ١٨) .. تمسك بشفاعة ربنا يسوع فتُشفى ولن تُخزى .. يصلي ربنا يسوع فتُشفى ولن تُخزى .. يصلي (الحتاجون إلى الشفاء شفاهم) (لو ٩:

#### 9/ ملء الزمان:

أيضاً الوعد الذي أعطاه له بالنسل .. الله إفتقد إبراهيم وعمره مائة سنة .. والمائة رمز للملء والنهاية لأن بعد رقم مائة نجد مائة وواحد مائة وإثنان و ..... أى نحتفظ برقم المائة وتظل معنا .. حتى عند رقم المائتان وما بعدها نجد أننا نحتفظ فيها بالمائة لأن المائتان مضاعف للمائة فتقول مائتان وواحد مائتان وإثنان و ..... المائة سنة هي ملء الزمان .. يارب كان يمكنك أن تعطيه النسل قبل المائة سنة بكثير .. يقول نعم لكنى إنتظرت ملء الزمان .. هذا هو ملء الزمان الذي أرسل فيه إبنه مولود من إمرأة .. ظل يعد لجيئه حتى أتى فى ملء الزمان هذا هو الملء أي الإعداد لجيئه .. (تك ١١: ٥) .. ملء الزمان الذي أعد الله فيه ملء التاريخ وملء الزمان ليأتي إسحق .. هكذا ملء الزمان والتاريخ ليأتى ربنا يسوع أعده الله بالوعود والنبوات واللغة والأحداث والرموز و..... ليأتي المسيح .

#### ١٠/ الطاعة الباذلة:

قال الله لأبينا إبراهيم

(خذ إبنك وحيدك الذي تحبه إسحق واذهب إلى أرض المريا وأصعده هناك

محرقة) (تك ٢١: ١).. هذه إشارة لتقدمة الآب للإبن إبنه الوحيد حبيبه محرقة .. أي يحرق للنهاية .. الآب جعل الإبن يتألم للنهاية حتى تسليم الروح أي محرقة أي يحرق للنهاية وربنا يسوع إجتاز ألم وألم و ..... والآب يقدم الذبيحة .. أبونا إبراهيم كان يعلم ماذا سيفعل في إسحق لذلك أبونا إبراهيم يظهر فيه ربنا يسوع بقوة ولذلك قال له (وتتبارك فيك جميع قبائل الأرض) (تك ١٢ : ٣) .. يبارك فيك وفي نسلك .. نسله يبارك الشعوب .. أي المسيح .. زكريا الكاهن أدركها بالروح وقال (ويذكر عهده المقدس القسَم الذي حلف لإبراهيم أبينا).. أي الأمر أتى من فوق قسَمُه لإبراهيم .. (ليصنع رحمة مع آبائنا ويذكر عهده المقدس القسم الذي حلف لإبراهيم أبينا) (لو ۱ : ۷۲ - ۷۳ ) پذکره بالوعد .

معلمنا بولس الرسول لا يترك هذا الأمربل يعلن لليهود أن البركة ليست لأهل الختان فقط .. أهل الختان يقولون أن إبراهيم هو أبونا نحن فقط لكن معلمنا بولس مهارة يقول لهم هل أخذ إبراهيم الوعد بالبركة قبل الختان أم بعده ؟ قالوا قبل الختان .. إذاً البركة لنسل كل الأم وليس لليهود فقط .. لأنه إن كان الأمر هو بركة جسد فكان بالأولى أن يأخذها إسماعيل لأنه إبن لإبراهيم أيضاً بالجسد ولكن لأنها بركة روح فكانت لإبن الوعد إسحق وليس لكل أولاد إبراهيم .. إذاً ليس كل أولاد إبراهيم هم أولاده .. (لا لأنهم من نسل إبراهيم هم جميعاً أولاد) (رو ٩ : ٧) .. (لو كنتم أولاد إبراهيم لكنتم تعملون أعمال إبراهيم) (يو ٨: ٣٩) .. شخصية أبينا إبراهيم شخصية غنية ومفرحة .. أدخل داخلها وخذ نصيبك منها للإشتراك في بركته لأنك نسله بالحق.

لربنا الجد دائماً أبدباً آمين



# (۱) کری اللسائع (۱)

هذه فترة إختفاء المسيح بالجسد في القبر .. فترة لم يحتملها التلاميذ وخافوا وأغلقوا أبواب العلية عليهم.

#### (ء) تنور الدخان ومصيام النار:

ثم (وإذا تنور دخان ومصباح نار يجوز بين تلك القطع) هذه هي القيامة .. لأن من علامات المعاهدة قديماً أن يمر المتعاهدين مسكين بأيدى بعضهما البعض وسط الحيوانات المشقوقة ليعلنوا أنه إن خالف أحدهما المعاهدة يشقه الله من وسطه مثل هذه الحيوانات المشقوقة وهذه العبارة قالها ربنا يسوع عن العبد البطال لأنه خائن .. لم تستمر الظلمة بل صار عمود تنور دخان ومصباح نار .. النار والدخان رمزان للحضور الإلهى لأن هذا التشبيه الإلهى يستطيع البشر أن يحتمله .. الدخان كثيف والنار مرعبة وكما قال الكتا<mark>ب (إلهنا نا</mark>ر آكلة) (عب .( 19: 15

عندما حدث المعاهدة كان يجب أن يمر أبونا إبراهيم وسط الحيوانات المشقوقة .. لكن مع من؟ هل مع كدرلعومر؟ الله يقول لا.. معى أنا .. بل سأمر وحدى لأن عهدى يتوقف على برى وصلاحي أنا .. لأنى أنا أمين ولن أجعل أمانتى تتوقف عليك يا إبراهيم لذلك سأمر وحدى .. صلیبی عهد پرفع کل شخص والذی يخون سيظل عهدي معه .. عهدي مع كل خاطئ مهما خان وستظل ذراعاى مفتوحتان لكل البشر .. إذا عهدي مع

الله يتوقف على صلاح الله وليس على برى أنا .. الله يقول سأجوز وحدى في الوسط .. تنور دخان .. الدخان والنار تبدد الظلمة هكذا حلول ربنا يسوع يبطل الخطية .. والحيوانات المشقوقة رمز للكنيسة والمسيح يحل في وسطها .. هذا أيضاً رمز لما حدث مع التلاميذ في العلية حيث جاء المسيح وسطهم والأبواب مغلقة.

الفداء له شقان شق رعبة وظلمة وشق نار ودخان .. العتمة والظلمة خطوة رئيسية لظهور التنور والدخان .. الموت والقيامة متعاقبان والإثنان يخدمان خدمة الفداء .. (الذي أسلم من أجل خطايانا وأقيم لأجل تبريرنا) (رو ٤ : ٢٥).. عجباً يا الله الذي صنعت خلاص وسط الأرض كلها عندما بسطت يديك الطاهرتين على عود الصليب لذلك تصرخ كل الأمم الجد لك يارب .. أنت تريد إقامة عهد معنا عهد به دم .. مشاهد قد تبدو غامضة لأنها خققت في المسيح .. رعبة .. ظلمة .. سُبات .. غياب الشمس .. كل هذا بدون وضع الصليب أمامى سيصير الأمر غامض .. إن لم أضع الصليب أمامى سأقول يؤجل فهمها لأنها إشارة للخلاص.

#### ٧/ شفاعة إبراهيم:

قال الله (هل أخفى عن إبراهيم ما أنا فاعله) (تك ١٨: ١٧).. لن أفهم هذه العبارة إلا في المسيح يسوع .. نعم

إبراهيم هو حبيب الله وخليله لكن لن أفهمها إلا في المسيح يسوع .. هذه تشير لمعرفة الإبن لكل شئ .. الآب في الإبن والإبن في الآب والإثنان مشيئة واحدة .. الله يريد أن يستشير أبونا إبراهيم .. نعم هي قصة حقيقية لكن عبارة (هل أخفى عن إبراهيم ما أنا فاعله) تشير للإبن المسيح .. جيد أن نتشفع بأبينا إبراهيم ونقول له (من أجل إبراهيم حبيبك) .. الله أعلن لأبينا إبراهيم (إن صراخ سدوم وعمورة قد كثر وخطيتهم قد عظمت جداً) (تك ١٨ : ١٠) .. أبونا إبراهيم قال لله لن أخالف رأيك .. قال الله سأرسل ملاكين لأحرق المدينة .. لكن لوط في المدينة .. ترك لوط إبراهيم ولم نسمع عنه إلا في معركة كدرلعومر عندما سُبِيَ وفي سدوم وعمورة .. وكان الأمر قد مر عليه عشرون عام ولوط قاطع العلاقة مع أبينا إبراهيم ولم يشكره على ما فعله معه .. يبدو أن الأمركان فيه مشكلة .. كان لوط وأسرته في سدوم وعمورة وتشفع إبراهيم عنهم لله .. هنا يعلن أن شفاعة المسيح لا تتوقف على برنا بل على صلاحه هو.

أبونا إبراهيم يقول لله (أديان كل الأرض لا يصنع عدلاً) (تك ١٨ : ١٥) - دالة - يقول له إن كان في المدينة خمسون شخص بار .. ولم يجد .. جادل مع الله لو كان بها خمسة وأربعون بار .. أربعون بار .. حتى وصل العدد إلى خمسة أبرار .. أبونا إبراهيم جادل مع

جسده، وآلام نفسه، وآلام الناس، وآلأم خطايا البشر كلها.

ولعل الخطية كانت أثقل ما حمله المسيح لأجلنا. فالذي بلا خطية وحده(( ملنا كل واحد إلي طريقه، والرب وضع عليه إثم جميعنا )) ( أش ۵۳). ولعله بسبب هذه الخطايا. عبر عن أعظم آلم مر به بقوله للآب ((لماذا تركتني))... أي تركه للعدل يحتمل كل قصاصه الواقع على البشر منذ آدم.

#### أن كانت التوبة سبب فرح السماء، فماذا عن الخطية؟

يقول الكتاب إنه يكون فرح في السماء بخاطئ واحد يتوب. إذن علي القياس يكون حزن علي من يسقط. فكم وكم كان حزن المسيح إذن لا بسبب سقطة إنسان، إنما بسبب كل سقطة لكل إنسان... بما يحمل ذلك من ملايين الملايين للصورة الكئيبة التي وقفت أمام الرب، ليحملها وينوب فيها عن الكل

ومن النجاسات التى حملها الرب، خطايانا نحن الخاصة ...

إن كل خطية، لكل واحد منا، كانت قطرة مرارة في الكأس المر الذي كان لابد للرب أن يشربه ...

ولو لا أن الرب قد حمل خطايانا هذه ليمحوها بدمه، ما كان يمكن أن يغفر لنا... إذن فنحن قد آلمنا الرب وكنا جزءاً من آلامه يوم الجمعة الكبيرة. لهذا ففي كل خطية نرتكبها ليس غريباً أن نقول له:

لك وحدك و الشرقدامك صنعت إن كنا قد آلمناك يارب، فلا تسمح أن نتسبب في ألمك مرة أخري. ولا تسمح أن نضيف إلي كأسك قطرات مرة أخري. أنضح علينا بزوفاك فنظهر. واغسلنا فنبيض أكثر من الثلج.



## 7/ إبراهيم يقع في سُبات ورعبة عظيمة:

أبونا إبراهيم وقع عليه سُبات وكان الله قال له سأقيم معك معاهدة لذلك طلب منه أن يأتي بكبش وعجل وعنزة ويمامة وحمامة ويشق الحيوانات وكان أبونا إبراهيم يزجر الجوارح التي نزلت على الحيوانات المشقوقة لكن أبونا إبراهيم كان يزجرها وهذا رمز للراعي الصالح الذي يبذل نفسه عن الخراف.

#### (أ) السُبات رمز لتسليم الروح:

ظل أبونا إبراهيم يزجر الجوارح حتى الغروب وتعب ووقع ونام.. ما معنى يقع ينام ؟

(ولما صارت الشهس إلى المغيب وقع على أبرام سُبات).. الشهس غابت وإبراهيم نام هذه إشارة للحظة غابت وإبراهيم نام هذه إشارة للحظة تسليم الروح على الصليب.. (وإذا رعبة مظلمة عظيمة واقعة عليه) (تك ١٥ سُباته ورأى (وإذا تنور دخان ومصباح نار يجوز بين تلك القطع) (تك ١٥ فقد وعي.. إغماء أي موت صغير.. رعبة مظلمة عظيمة واقعة عليه وكأنه مظلمة عظيمة واقعة عليه وكأنه يصف مشهد صلب المسيح .. (ومن لاساعة السادسة كانت ظلمة على الأرض إلى الساعة التاسعة)

#### (ب) الدفن:

(وأما أنت فتمضى إلى آبائك بسلام وتدفن بشيبة صالحة) (تك ١٥: ١٥).. هذا مشهد الفداء.. مشهد خطيم ملكة العدو وانتصار المسيح على الموت وقهر الموت. إبراهيم وقع عليه سُبات ورعبة عظيمة.. قيل أنه رأى المستقبل وأنه سيكون أمة عظيمة - إذا نشكرك يارب - لكن بعد ذلك قيل له أن هذه الأمة ستُستعبد في أرض مصر ربعمائة سنة.. تخيل عندما يعرف شخص مستقبل أولاده أنهم سيذلوا ويُستعبدوا ثم يتحرروا.. يقول الآباء من حكمة الله أنه لا يُرينا المستقبل لأنه بالتأكيد هناك أحداث صعبة سنمر بها وبالتالي سنخاف إن عرفناها.. لكن عندما تأتى الشدة ويعطينا الله نعمة تسندنا فيها وتمر ثم تأتى شدة أخرى ويرسل الله نعمة تسندنا سنتحمل لكن أن نرى ش<mark>دائد حياتنا دفعة واحد</mark>ة فهذا صعب جداً.. لذلك نشكره أنه يجعلنا نحيا اليوم ونفرح اليوم لكن إن عرفنا أنه ستأتى شدة بعد عشرة سنوات سنعيش في خوف عشر سنوات.

أبونا أبراد

#### (ج) الظلمة رمز لإختفاء <mark>شمس</mark> البر عن الأرض:

أبونا إبراهيم وقع عليه رعبة وظلمة وسُبات ونتيجتهم مصالحة.. (ثم غابت الشمس فصارت العتمة) (تك عابت الشمس هي رئيس الحياة..

بالموت، لكي يحكم لنا بالحياة... ولم يدافع عن نفسه، لأنه تجسد لكي يبذل نفسه، ولكي يوفي للعدل الإلهى حقه عن خطايانا.

وخطايانا ما كانت ختاج إلي دفاع. بل ختاج إلي فداء.

ختاج إلي ذبيحة تموت عنها، إلي كفارة، إلي نفس بارة تموت عن نفس آثمة. نفس تؤخذ عوضاً عن نفس

الدفاع الوحيد الذي يدافع به. هو أن يقدم ثمن الخطية.

أي أنه يقدم دمه الطاهر ليسفك عن كثيرين لمغفرة الخطايا. فيتنسم الآب من ذبيحته رائحة الرضا. ويقول للبشر: ((لما أرى الدم أعبر عنكم)) (خر ١١: ١٣). دفاع المسيح ليس هو دفاعاً عن نفسه، إنما دفاع عنا. وهو دفاع ليس بالكلام ولا باللسان، إنما هو بالعمل و الحق بإرضاء العدل الإلهى... بالموت عنا...

وفي بستان جنسيمانى، أستعد المسيح ليحمل خطايا العالم كله. ووقفت أمامه كل خطايا البشر في كل الدهور، بكل ما فيها من بشاعة ونجاسة... كانت كأساً مملوءا بالمرارة. وقال الرب:

نفسي حزينة جداً حتى الموت (مت ٢١: ٣٨).

كان حزينا علي البشرية التي وصلت إلي هذا المستوى الحقير، وفقدت الصورة الإلهية التي خلقت علي شبهها و مثالها. عجيب أن الرب الذي هو مصدر كل تعزية وفرح، ويقول ((نفسي كل تعزية وفرح، ويقول ((نفسي أمامه كل الصور البشعة لخطايا أمامه كل الصور البشعة لخطايا صور أفكارهم الداخلية ومشاعر قلوبهم، وما يتصورون ارتكابه من خطانا...

#### كيف ينحنى القدوس، ليحمل كل هذه النجاسة؟؛

يا أبتاه، إن شئت أن تعبر هذه الكأس، وإلا فلتكن مشيئتك.. (مت ٢٦: ٢٤). قد يستنكف بار من النظر إلي صورة خطية نجسة، فكم بالأولي القدوس الكلي القداسة وهو ينظر إلي كل النجاسات مجتمعة، ثم يحملها كأثيم، نيابة عن جميع فاعليها، ليموت عنا... ويقف ليحتمل كل غضب الآب وكل قصاصه...

يا أخوتي، لا تظنوا أن آلام المسيح، كانت هي آلام الجسد فقط، إنما هناك أيضاً آلام النفس و الروح...

آلام الجسد كانت تتمثل في الجلد و الشوك و المسامير و الصلب، وأيضاً في الضرب و اللطم وحمل الصليب و الوقوع حته، ومشقته الطريق، والعطش الشديد وما إلى ذلك. ولكن كانت هناك آلام أخري، من نوع آخر، عبر عنها بقوله ((نفسى حزينة جداً حتى الموت)).. آلام الحزن على البشرية الساقطة، ولآلام التي صادفها من خيانة الناس وغدرهم وقسوتهم، وآلامه من جهة هذا الشعب الخدوع، الذي يهتف في جهل أصلبه أصلبه... حقاً أنها لا يدرون ماذا يفعلون. وهناك أيضاً آلام المسيح من جهة تلاميذه الذين ملكهم الخوف و الشك فهربوا واختبأوا، وترصد بها رؤساء اليهود ليفتكوا بهم...

كل هذا و السيد الرب في بستان. وهو ((عالم بأن ساعته قد جاءت)) (يو ۱۳: ۱). ((وهو عالم بكل ما يأتي عليه)) ( يو ۱۸: ٤)، وهو يصارع حتي صارت قطرات عرقه كقطرات دم.

ومع ذلك فقد داس المعصرة وحده (أش ٦٣: ٣).

حتي تلاميذه، تركوه في هذه الساعة الحرجة، ولم يستطيعوا أن يسهروا معه ساعة واحدة، علي الرغم من طلبه ذلك منهم ثلاث مرات، وقوله لهم ((اسهروا وصلوا لئلا تقعوا في تجربة)) (مت ١٦: ١٤).

إني أريدكم أن تسهروا من أجل أنفسكم، وليس من أجلى.

اسهروا، لا لكي تسندوني في وقت ضيقتي، وإنما اسهروا لأجل أنفسكم لكي لا تقعوا في ججربه، لأن عدوى قد أقترب، والظلمة زاحفة بكل سلطانها، والشيطان مزمع أن يغر بلكم. والمقصود ليس فقط أن يضرب الراعي، إنما المقصود أيضاً أن يصيح الديك. أسهر يا بطرس قبل أن يصيح الديك. أسهر مع الرب، وصارع في الصلاة أيضاً، لكي تدخل إلى التجربة وأنت محصن.

ربما يا بطرس لو كنت سهرت، ما كنت أنكرت...!

ولكن ((العين الثقيلة)) لا تبصر التجربة المقبلة ولا تستعد لها. هل الشخص الذي يقول لمعلمه ((أضع نفسي عنك)) ((ولو أدي الأمر أن أموت معك)). هل مع هذا الكلام. لا يستطيع أن يسهروا معه، ولا ساعة واحدة!

إن كنت لا تستطيع أن تسهر معه، فكيف يمكنك أن تموت معه؟! إنتبه إذن إلي نفسك واستعد...

ما أقسى التجربة حينما تأتي لأناس، فتجهم نياماً، وأعينهم ثقيلة! لهذا كان الرب متألماً لأجل تلاميذه...

ومع ذلك أن كنتم لا تستطيعون، ناموا الآن واستريحوا. أنا الذي سوف أسهر عنكم. فأنا لا أنعس ولا أنام مثلكم. لأني ساهر علي خلاصكم. كان السيد المسيح يحمل آلام



