

SAINT-ANTONY-MONASTERY

June

Issue No. 6 in Year 24 Bashans / Baona 1730 AM

HOP NAZIO TON AGAGKAANDADAWNI HOPO YIAPADARAN CIMO



SAINT ANTONY MONASTERY
RO. Box 1600
Yermo, CA 92398
Electronic Service Requested

Non Profit Org. PRSRT STD U.S. Postage Paid Barstow, CA Serstow, CA



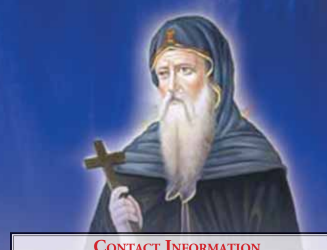
### The Magazine Cover:

### THE APOSTLES' FAST (English Side), SAINT DEMIANA (Arabic Side)

### SCHEDULE OF SERVICES

| MIDNIGHT PRAISES: DAILY | 4-5:30 AM   |
|-------------------------|-------------|
| Vespers: Sat.           | 5 PM        |
| DIVINE LITURGY:         |             |
| Mon., Tues. & Thur.     | <b>6</b> AM |
| Wed. & Fri.             | 9 AM        |
| SAT. & SUN (1ST)        | 5:30 AM     |
| (2 <sub>ND</sub> )      | 9 AM        |

| In This Issue:                                           |             |
|----------------------------------------------------------|-------------|
| 1 Schedule, contact & retreat information                | N P. 1      |
| 2 Book of the Month                                      | P. 2        |
| 3 THE HOLY MASS EXPLAINED                                | P. 2        |
| 4 THE APOSTLES' FAST By: BISHOP SERAPION                 | P. 3        |
| 5 CONFESSION SECOND BAPTISM By: His Grace Bishop Youssef | P. 5        |
| 6 THE FAST OF THE APOSTLES                               |             |
| By: Albair Gamal Mikhail                                 | <b>P.</b> 7 |
| 7 SAINT NOFER .                                          | P.9         |
| 8 SAYINGS OF THE ORTHODOX FATHE                          | RS          |
| Abba Antony                                              | P.10        |
| 9 Kidz Coloring Page                                     | P.11        |



### **CONTACT INFORMATION**

### **MONASTERY OFFICE**

Tel: (760) 257 - 1204 Fax: (760) 257 - 1225

### **BAPTISM**

PLEASE CONTACT FATHER MOUSSA TO MAKE AN APPOINTMENT Tel: (760) 257 - 3457

### MAILING LIST UPDATE

Tel: (760) 257 - 1204

### **AUDIO & BOOKSTORE**

For Orders Please Call: (760) 257 - 4444 OR Fax: (760) 257 - 1280 OR E-MAIL: St. Antony Bookstore @yahoo.com

### **MONASTERY WEB SITE**

www.StAntonyMonastery.org

Please send your comments to: SaintAntonyMonastery@gmail.com

### RETREATS

All men who would like to spend a night at the Monastery must contact Father Kyrolos Saint Antony before planning your stay. He can be REACHED AT (760) 559-5358. THANK YOU.

### **MAGAZINE CALENDAR & DIARY**

P.O. BOX 1600 YERMO CA 92398 Tel. / Fax: (760) 257 - 3082

E-mail: StAntonyMonasteryDiary@yahoo.com

### **DONATION & MAILING ADDRESS**

All checks and donations should be named to **Saint Antony Monastery** and sent to: P.O. Box 100 Barstow CA 92312

### VERSE OF THE MONTH

The man who loves his life will lose it, while the man who hates his life in this world will keep it for eternal life.

(John 12:25)

### WE WANT YOUR COMMENTS & FEEDBACK!

PLEASE WRITE YOUR COMMENTS BELOW:

PLEASE DETACH & RETURN - THANK YOU!



### SAYING OF THE MONTH

"The Coptic Orthodox Church is one hundred percent pure in Her theology, saints and Holy Traditions"

HH Pope Tawadros II

# Types of Masses

The Coptic Orthodox Church has three(3) traditional masses:

1. Basilian Mass : By St. Basil the great

The Mass is focused on the FATHER who loved us and reconciled us with Him through His Son, Jesus Christ, whom He sent for our atonement. (John 3:16-Galat. 4:4)

2. Gregorian Mass: By St. Gregory the Theologian

St. Gregory, the Bishop of Constantinople in 379 A.D wrote this Mass to the SON who became Incarnate for our redemption and surrendered Himself up to death in atonement of our sins to bring us nearer to the Father. (Heb. 9:12- 1 Peter 3:18)

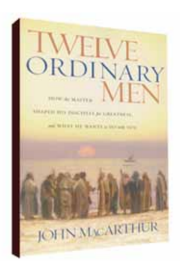
3. Cyril Mass: By St. Mark the Apostle & St. Cyril

St. Mark the Apostle was the actual writer of this Mass, but was attributed to St. Cyril the 24th Pope of Alexandria because it was orally handed over to him and then wrote it in its present form. Rarely used because of its duration. Served once a year - on the last Friday in Lent.

These masses were originally written in Greek and then translated into Coptic.

### Book of the Month Twelve Ordinary Men

What is more amazing about the disciples is that Jesus ever selected them at all: among them, a handful of common fishermen, a hated tax collector, and as impulsive political zealot.



When you take a fresh look at the disciples, you'll be faced with a stunning fact: The men the Savior chose were ordinary. Hopelessly human. Remarkably unremarkable. But they were available and obedient to the Master's call.

And, under Jesus' teaching and touch, they became a force that forever changed the world. This book, written by one today's most trusted Bible teachers, brings you face to face with the disciples as you've never seen them before. You'll walk in their shoes. You'll understand their doubts and hopes. And you'll hear the power of Jesus' words in a whole new way.

The message of Twelve Ordinary Men is clear. If Christ can accomplish His purposes through the lives of common men like these, imagine what He has in store for you!

This book is available from our Monastery Bookstore.

To Order Please call:

Tel.: (760) 257-4444 Fax:(760) 257-1280

e-mail: st.antonybookstore@yahoo.com

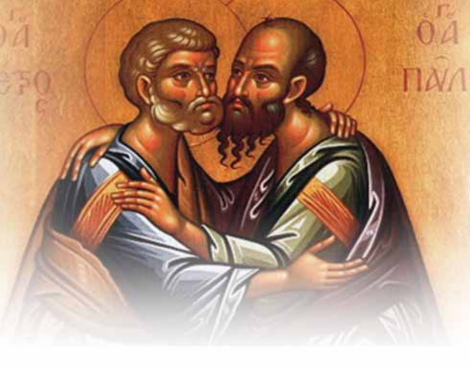
or order online: www.stantonybookstore.org

# PHYSICAL ADDRESS AND DRIVING DIRECTION 43725 Bragdon Rd. Newberry Springs CA 92365

### **DIRECTION:** FROM HWY 15 N.

- 1- EXIT MINNEOLA RD. # 198 then at the end of the ramp TURN RIGHT.
- 2- At the FIRST STOP SIGN make a LEFT on YERMO RD. and follow for 3.3 Miles.
- **3- TURN LEFT** onto a Bridge called **COYOTE LAKE RD** and follow for **1.3 Miles**. This is a curved asphalt road which turns into **Hacienda Rd**.
- **4- TURN LEFT** onto a dirt road called **BRAGDON RD.** and follow for **5 Miles** and you will find the **Entrance of the Monastery** on your **LEFT-HAND**.

MAKE SURE ALL POWER LINES AND POLES ARE ON YOUR LEFT WHILE DRIVING ALONG BRAGDON RD.



# The Apostles' Fast

By By: Bishop Serapion

May the peace of the Lord Jesus Christ be with you all.

On the Fifth of Abib we celebrate the "Feast of the Apostles." In preparation for this feast I would like to share some thoughts concerning the apostles and the establishment of the early church. It is my prayer that all will draw closer to God, to an understanding of the apostles, and to those who received instruction from disciples of the apostles.

"And He appointed twelve, whom He also named APOSTLES, to be with Him and to be sent out..." (Mark 3:14)

The twelve apostles formed the inner core of the Lord Jesus Christ's earthly ministry. They were personally chosen by the Lord Himself, had the power of working miracles, and were inspired to teach and to do extraordinary mission work. On the Feast of Pentecost the Holy Spirit came down on the apostles and they became great, giving witness with the power of the life and death

and the resurrection of Jesus as He declared they should.

"When the Bridegroom shall be taken from them.....then they shall fast." (Matthew 9:15) The Apostles' Fast is the oldest fast and the first one kept by the Christian Church. During the Apostles' Fast, the Holy Spirit spoke to them, "As they ministered to the Lord and FASTED the Holy Spirit said separate me Barnabas and Saul for the work whereunto I have called them. And when they fasted and prayed and laid their hands on them, they sent them away." (Acts 13:2-3)

The apostles served the Lord Jesus and later provided leadership to the first generation Christian believers. They were of such importance that the word "apostle" occurs approximately seventy-nine times in the New Testament. Acts of the Apostles portrays the apostles as leaders of the first church in Jerusalem during the Church's first decade. The apostles truly established the church and with their fast we contemplate

the glory of God, their faith, and hardships in which they overcame.

"Apostolic Fathers" is a collection of early Christian writings, written around AD 90 to the last third of the second century. It is a discourse from early church leaders over nearly a hundred years. The "Apostolic Fathers" is not a single collection of writings but a selection of writings that relates to practical problems that emerged with the development of individual church communities in the first and second century. Such problems encompassed the meaning of Christianity, appropriate Christian lifestyle, authority for disputes, and establishing tradition.

The works written within the "Apostolic Fathers" include:

- 1) Clement Letter
- 2) Polycarp Letter
- 3) Letter to Diognetus In defense of the Christian faith
- 4) Shepherd of Hermas Direct revelations of eternal truths by Divine Figures

(literary style similar to Revelation)

- 5) Didache Manual to instruct new converts to the faith and to direct community leaders in their work
- 6) Letter of Barnabas Views of early Christian authors in Egypt
- 7) Letters of Ignatius/Polycarp Development of early Christian doctrine in Asia Minor

I would like to share with you one of the most passionate of these works, "Letter of Ignatius to the Romans." This is an authentic ancient letter with versions in both Coptic and Arabic. With the threat of impending martyrdom, St Ignatius is being escorted by soldiers from the city of Antioch to the capital at Rome. St Ignatius role of bishop led to his arrest. This is considered the Holy of Holies and an excerpt from the letter reads to the Romans' as follows:

"I am writing to all the churches and am insisting to everyone that I die for God of my own free will-unless you hinder me. I implore you: do not be "unseasonably kind" to me. Let me be food for the wild beasts. through whom I can reach God. I am God's wheat, and I am being ground by the teeth of the wild beasts, that I might prove to be pure bread. Better yet, coax the wild beasts, that they may become my tomb and leave nothing of my body behind, lest I become a burden to someone once I have fallen asleep. Then I will truly be a disciple of Jesus Christ, when the world will no longer see my body. Pray to the Lord on my behalf, that through these instruments I may be a sacrifice to God. I do not give you orders like Peter and Paul; they were apostles, I am a convict; they were free, but I am even now still a slave....."

(Lightfoot and Harmer, 1989, p.103)

With thoughts of these great men, God's inspiration in them, and the twelve who led the way, let us contemplate in awe of the APOSTLES.

By: His Grace Bishop Youssef

# CONFESSION Second Baptism



God, the lover of mankind, introduced to us the practice of confession to help us get rid of these three consequences of sin. In confession we admit our sins, take responsibility of them, and we obtain forgiveness. Admitting one's sin removes the fear; taking responsibility of one's sin carries away the guilt; and being forgiven takes away the shame.

When David the prophet did not confess his sins he suffered, so he resolved to confess his sins in order to have peace and to obtain the joy of salvation "when I declared not my sin, my body wasted away through my groaning all day long. For day and night Thy hand was heavy upon me; my strength was dried up as by the heat of summer. I acknowledged my sin to Thee, and I did not hide my iniquity; I said, 'I will confess my transgressions to the Lord;' then Thou didst forgive the guilt of my sin" (Ps 32:3-5).

Similarly, Joseph's brothers when they did not admit their sin nor took responsibility of it, they did not have peace of heart and their conscience rebuked them for so many years. They went to Egypt to buy wheat and met Joseph their brother without recognizing him and when he treated them like strangers and spoke roughly to them, they said to one another "in truth we are guilty concerning our brother, in that we saw the

distress of his soul, when he besought us and we would not listen; therefore is this distress come upon us. And Reuben answered them, 'did I not tell you not to sin against the lad? But you would not listen. So now there comes a reckoning for his blood'" (Gen 42:21,22).

When we confess our sins we will prosper "he who conceals his transgressions will not prosper, but he who confesses and forsakes them will obtain mercy" (Prov 28:13); be purified "if we confess our sins, he is faithful and just, and will forgive our sins and cleanse us from all unrighteousness" (1 Jn 1:9); and be healed "Therefore confess your sins to one another, and pray for one another, that you may be healed" (Jam 5:16).

The practice of confession is from old, it can be traced to the time of Moses the prophet "when a man is guilty in any of these, he shall confess the sin he has committed" (Lev 5:5) and it was done before the priests "and they were baptized by him in the river Jordan, confessing their sins" (Mt 3:6) meanwhile it was understood that it is done to God "now Joshua said to Achan, 'my son, I beg you, give glory to the Lord God of Israel, and make confession to Him, and tell me now what you have done; do not hide it from me" (Joshua 7:19).

The practice of confession continued in the New Testament "many also of those who were now believers came, confessing and divulging their practices" (Acts 19:18). This was based on the authority that the Lord Jesus Christ gave to His disciples and their successors "and when He had said this, He breathed on them, and said to them, 'receive the Holy Spirit. If you forgive the sins of any, they are forgiven; if you retain the sins of any, they are retained" (Jn 20:22,23).

In his first epistle to the Corinthians, St. Clement says, "Let us therefore implore forgiveness for all those transgressions which through any suggestion of the adversary we have committed. And these who have been the leaders of sedition and disagreement ought to have respect to the common hope. For such as live in fear and love would rather that they themselves than their neighbors should be involved in suffering. And they prefer to bear blame themselves, rather than that the concord which has been well and piously handed down to us should suffer. For it is better that a man should acknowledge his transgressions than that he should harden his heart, as the hearts of those were hardened who stirred up sedition against Moses the servant of God, and whose condemnation was made manifest unto all; for they went down alive into Hades, and death swallowed them up. Pharaoh with his army and all the princes of Egypt, and the chariots with their riders, were sunk in the depths of the Red Sea, and perished, for no other reason than that their foolish hearts were hardened, after so many signs and wonders had been wrought in the land of Egypt by Moses the servant of God. The Lord, brethren, stands in need of nothing; and He desires nothing of any one except that confession be made to Him. For, says the elect David, "I will confess unto the Lord; and that will please Him more than young bullock that hath horns and hoofs. Let the poor see it, and be glad." And again he saith, "Offer unto God the sacrifice of praise, and pay thy vows unto the Most High. And call upon me in the day of thy trouble: I will deliver thee, and thou shalt glorify me" for 'the sacrifice of God is a broken spirit.'"

Before giving the disciples His holy Body and His precious Blood on Covenant Thursday, the Lord Jesus Christ first washed their feet. When St. Peter refused at the beginning the Lord told him "if I do not wash you, you have no part in Me" (Jn 13:8). To this St. Peter replied "Lord, not my feet only but also my hands and my head" (Jn 13:9) but the Lord told him "he who has bathed does not need to wash, except for his feet, but he is clean all over" (Jn 13:10).

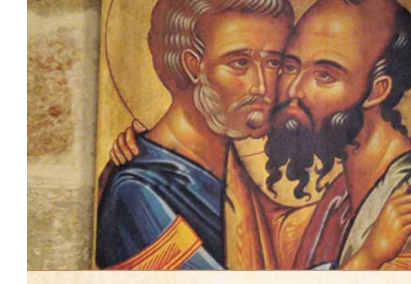
While walking in our spiritual journey, our spiritual feet get dirty. Therefore washing the feet here represents repentance and confession by which we wash away the dirtiness of our spiritual life. This is a necessary step before partaking of the Holy Mysteries; therefore the Lord said to St. Peter "if I do not wash you (through the mystery of repentance and confession) you have no part in Me (through the mystery of communion)."

In the mystery of Baptism, we receive the forgiveness of our sins (Acts 22:16). When we sin after being baptized, we don't need to be rebaptized since the Lord died once on the cross and the baptism is fellowship in His death and His resurrection (Rom 6:3, 4). Therefore after baptism we wash away our sins through the mystery of repentance and confession. That is why the Lord said to St. Peter "he who has bathed (mystery of baptism) does not need to wash (be baptized again) except for his feet (mystery of repentance and confession) but he is clean all over." Thus truly the mystery of repentance and confession is called the second baptism.

St. Paul also emphasized the importance of repentance and confession before taking communion "let a man examine himself (through the mystery of repentance and confession) and so eat of the bread and drink of the cup. For any one who eats and drinks without discerning the body eats and drinks judgment upon himself. That is why many of you are weak and ill, and some have died. But if we judged ourselves truly (through the mystery of repentance and confession), we should not be judged" (1 Cor 11:28-31).

Self examination covers three areas; my relationship with God, my relationship with others, and my relationship with myself. True repentance does not know justification to one's self, excuses, or shifting blame. True repentance involves admitting one' sin (e.g. the prodigal son - Lk 15:18,19), remorse (e.g. David the prophet - Ps 6:6), taking responsibility of one's behavior (e.g. Zacchaeus - Lk 19:8), purposing to follow the Lord and not to return back to the former life (e.g. St. Paul - Acts 9:6), having great confidence in the acceptance and forgiveness of the Lord (e.g. St. Peter - Jn 21:15), and confessing all of that to God before His stewards the priests (e.g. the believers in Acts 19:18).

Let us repent and confess our sins to the Lord praying and saying "I have sinned, I have sinned, O my Lord Jesus forgive me; for there is no servant without sin nor a master without forgiveness."



The Fast of the Apostles is one of the oldest fasts in the church, and was previously known as the "Fast of Pentecost" or the "Fast of the Disciples." However, during the Ecumenical Council of Nicea in 325 A.D., its name was changed to "Fast of the Apostles" which is carried through till today. In the Holy Dioscolia (collected in the third century), it is written: "After you complete the Feast of Pentecost, have a feast for another week... then we fast after the rest." However, in the book The Canon of the Apostles, which was one of the books of Clement of Rome (collected in the fourth century), it states: "They continued to speak in the new tongues of the nations, in which they preached, and He told them what must be done by the congregations with regards to prayer, worship, and the laws, and they thanked God for this knowledge they received. They fasted for forty days, thanking God through it, and then Peter washed the feet of the disciples... then they departed to all the nations to call people to the faith." As for the book The Lamp that Enlightens the Service, written by the fourteenth-century scholar Shams Al-Ri'asa Ibn Al-Sheikh Al-Akmal Al-As'ad, who is also known as the "Father of Blessings", Ibn Kabar, the priest of a church referred to as the Hanging Church, wrote: "The Fast of the saintly Fathers, the Disciples, which is also called 'Fast of Pentecost,' begins with the Monday after the Holy Fifty Days, and it ends on the fourth of Epip, the night that commemorates the martyrdom of the Apostles Peter and Paul..." Currently, this is the accepted opinion of the Coptic Ortho-

# The Fast of the Apostles

By: Albair Gamal Mikhail

dox Church, as well as the Syrian and Greek Orthodox Churches.

From these sources, we find that the Apostles fasted after the descent of the Holy Spirit on them, as well as between the Ascension of the Christ and the Feast of Pentecost. The aim of the fast were different: the fast after the Ascension was because the Apostles were waiting for the gifts of the Holy Spirit, which was promised to them by the Lord of glory. This sort of fasting is also the reason why we fast before communion and baptism, or the fasting of a bishop before his ordination - it prepares us to receive the gifts of the Holy Spirit. As for Apostles' fast after Pentecost, it was a fast of thanksgiving to God for the gifts of the Holy Spirit that they received, and it served a purpose of preparing them for another service, which was to preach to the world. Thus, service and preaching are an important cornerstone to this fast. Moreover. the work of the Holy Spirit is clearly seen in the Church. The Church fasts during the

week that follows the Feast of Pentecost, but this does not contradict the rules of the Feast, because, as Saint Basil and Saint John Chrysostom say, "to feast is not to break a fast." The same applies to the Feast of the Annunciation, where we do not contravene our fast for the Great Lent. The Feast of Transfiguration, which usually occurs during the Fast of the Virgin, is another occasion where we do not break the fast. We fast during the Minor Feasts of the Lord (the Circumcision Feast, the Feast of the Lord's Entry into the Temple, the Feast of the Lord's Entry to Egypt, the Feast of the Wedding of Cana of Galilee, and Maundy Thursday) if they come on a Wednesday or Friday. We fast as well on some of the feasts of the Virgin Mary and any of the feasts of the martyrs or saints. Hence, breaking the fast does not follow the celebration of Pentecost. but rather we celebrate with fasting, prayer, and thanksgiving.

Accordingly, we can conclude that the Apostles

fasted for ten days after the Ascension of Christ, to prepare themselves to receive the gifts of the Holy Spirit. This accords with the Lord's saying: "The days will come when the bridegroom is taken away from them, and then they will fast" (Mt. 9:15). On Pentecost day, the Holy Spirit descended with His gifts on the disciples, so they fasted with thanksgiving to God and to prepare themselves for service and preaching. In this way, the disciples did exactly as their Lord, who fasted for forty days after the Holy Spirit descended on Him. This is also evident in the Acts of the Apostles: "While they were worshiping the Lord and fasting, the Holy Spirit said, 'Set apart for me Barnabas and Saul for the work to which I have called them.' Then after fasting and praying they laid their hands on them and sent them off. So, being sent out by the Holy Spirit... they proclaimed the word of God" (Acts 13:2-5). Therefore, the Fast of our Fathers, the Apostles, has an important place in our church, since it is related to the work of the Holy Spirit in the believers.

### Departure of

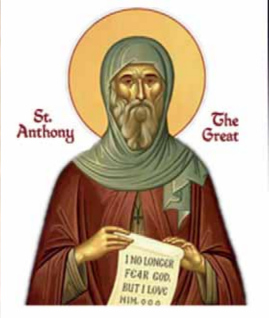
# St. Abba Nofer

the Anchorite

On the sixteenth day of the Blessed month of Baounah (June 23rd), the ascetic father, Abba Nofer the Anchorite, departed at a good old age, and of a glorious memory, in the desert of Upper Egypt. The grace of God had moved St. Paphnoute (Paphnutius), and he longed to see the servants of God, the Anchorites. He saw many of them, among them St. Abba Nofer, and wrote their biographies. He said that once he went into the desert and found a well of water and a palm tree. Then he saw the saint coming to him, naked, and the hair of his head and beard covered his body. When St.Paphnutius saw him, he was afraid and thought that he was a spirit. Saint Abba Nofer encouraged him, made the sign of the cross, and prayed the Lord's prayer, then said to him, "Welcome O Paphnoute." When he called him by his name, St. Paphnutius calmed down. They prayed together, then sat, and talked about the greatness and goodness of God. St. Paphnutius asked Abba Nofer to tell him about his life and how he came to that place. Abba Nofer replied, "I was in a monastery wherein lived holy and righteous monks. I heard them talking about the greatness of those anchorites who dwelled in the desert and their good virtues. I said to them, 'Are there any who are better than you?' They said to me, 'Yes, those anchorites who dwell in the wilderness. We live near the world, if we are sorrowful or sad, we find someone to console us; if we are sick, we find someone to visit and treat us; if

we are naked, we find someone to clothe us. Those who live in the wilderness lack all these things.' When I heard that from them, my heart became anxious. "When the night came, I took a little bread and I went out from the monastery. Then I prayed to the Lord Christ and asked Him to guide me to the place where I was to live. The Lord facilitated my way and I found a holy and righteous man. I dwelt with him, and he taught me all about the life and the ways of the hermits and the anchorites. After I came to this place, I found a palm tree, and a well. The tree bore twelve clusters of dates each year. One cluster of dates is enough food for me for a month, and I drink water from this well. I have lived here for sixty years during which I have never seen the face of a man except yours." While they were talking together the angel of the Lord came down, and told St. Abba Nofer that his departure was near. Straightway, his color changed and became like fire, then he bowed his knees and worshipped God. After he embraced St. Paphnutius, he delivered up his pure soul. St.Paphnutius wrapped him, and buried him in his cave. St. Paphnutius wished to live in the place of Abba Nofer. But after he had buried him, the palm tree dried and fell down and the water of the well dried up. That happened by the Will of God, so St. Paphnoute would return to the world and tell us about the holy hermits that he had seen.

May Their prayers be with us and Glory be to God forever. Amen.



# Sayings of the Orthodox Fathers Abba Antony

## Look ever forwards in your spiritual growth

Abba Anthony said, "It is not seemly for us to remember the time which has passed, but let a man be each day as one who begins his toil, so that the excessive weariness (which we shall feel) may be to our advantage. And let him say, as Paul said, "That which is behind me I forget, and I reach out to that which is before me' (Philippians 3:13). And let him also remember the word of Elijah who said, 'As the Lord lives, before Whom I stand this day'" (1 Kings 17:1).

### How are we to be saved?

The brethren came to the Abba Anthony and said to him, "Speak a word; how are we to be saved?" The old man said to them, "You have heard the Scriptures. That should teach you how." But they said, "We want to hear from you too,

Father." Then the old man said to them, "The Gospel says, 'if anyone strikes you on one cheek, turn to him the other also." (Matt. 5.39) They said, "We cannot do that." The old man said, "If you cannot offer the other cheek, at least allow one cheek to be struck." "We cannot do that either," they said. So he said, "If you are not able to do that, do not return evil for evil," and they said, "We cannot do that either." Then the old man said to his disciples, "Prepare a little brew of corn for these invalids. If you cannot do this, or that, what can I do for you? What you need is prayers."

### Words to live by

Somebody asked Abba Anthony, "By observing which [precept] shall I be well pleasing to God?" The elder answered, "Observe what I am telling you: Always have God before your eyes wherever you go. Whatever you are doing, have the testimony from Holy Scripture to hand. Wherever you are living, do not be in a hurry to move away. Observe these three [precepts] and you will be saved."

# KJDS Corner

# سؤال وجواب

سۇلال:

هل يمكن أن يحل الروح القدس علينا حلولًا أقنومياً؟ وهل يمكن أن ينجدد بنا اتحاداً

وما هو هذا الأحاد الأقنومي، ومع من ينم؟

مو(ك:

أقنوميا؟

نحن نستخدم عبارة أقنوم في الخديث عن الأقاليم الثلاثة، في الثالثوث القدوس. وكل من هذه الأقانيم له الطبيعة الإلهية.

يوجد احّاد بين الأقانيم الثلاثة.

كل أقنوم متحد بالآخر أزلياً. ودائماً بغير انفصال. ويعبر عن هذا الاتحاد بالوحدة. وهي وحدة في اللاهوت وفي الجوهر وفي الطبيعة. مثلما قيل عن الاقانيم الثلاثة "وهؤلاء اللاثة هو واحد" (ايو٥: ٧). ومثلما قال الابن "أنا والآب واحد" أي واحد في اللاهوت، وواحد في الجوهر.

ونقول بالتحاد اقنومى بين اللاهوت والناسوت في طبيعة المسيح.

ولانقول باقاد اقنومى بين أى إنسان والروح القدس، لأن هذا معناه اقاد باللاهوت، وتصبح لهذا الإنسان صفات لاهوتية، ويمكنه أن يعمل العمل الذي لايمكن أن يعمله إلا الله وحده اقنوما بروح الله.

على أننا نستطيع أن نقول إن الروح القدس حل حلولاً أقنومياً موقتاً على السيدة العذراء إلهى مزدوج.

أ ـ ليصنع من أحشائها جسداً للسيد المسيح. ولذلك قيل عن السيد المسيح. ولذلك قيل عن السيد المسيح "الذي من الروح القدس ومن

مريم العذراء جسد وتأنس".

ب \_ وأيضاً لتقديس مستودعها، حتى أن المولود منها لايرث الخطية الأصلية الجدية، فيمكنه \_ كقدوس \_ أن يتمم عملية الفداء، إذ يموت عن عن خطية غيره... وهكذا قال: الملاك المبشر للسيدة العذراء "الروح القدس يحل عليك، وقوة العلى تظللك. فلذلك أيضاً القدوس منك يدعى ابن الله" (لوا: ٣٥).

والروح القدس بعد أن كون ناسوتاً من أحشاء العذراء, الحد اقنوم الابن بهذا الناسوت الحاداً أقنوماً, منذ اللحظة الأولى للحبل المقدس.

### مع المسيح والرسل

سؤال:

حل الروخ القدس على السيد المسيخ وقت العماد. وحل على النااميذ فما الفرق ؟ وهل عااقة السيد المسيخ بالروخ القدس نشبه عااقة الرسل به ؟

واب:

السيد المسيح ـ من جهة لاهوته ـ له علاقة ازلية بالروح القدس، أضيف إليها مسحه بالروح القدس ملكاً وكاهناً ونبياً.

وهكذا ورد عنه في نبوءة اشعياء «روح السيد المسيح الرب على، لأنه مسحنى» (أشا1: ١) وقيل إنه مسح بزيت البهجة أفضل من رفقائة (عبا

: ٩). وهذه العلاقة المزدوجة يوضحها سفر اللاويين في تقدمه الدقيق التى ترمز إلى ناسوت المسيح فيقول عنها:

"ملتوته بزیت... ومدهونه بزیت" (لاآ: ٤).

الصفة الأولى من جهة الأزلية. والثانية من جهة مسحة للخدمة.

### أنواع وضع اليد

سؤال:

ما الفرق في وضع اليد بين حالة وحالة ؟

جواب:

كان هناك وضع اليد لنوال الروح القدس لجميع المؤمنين.

مثلما حدث مع أهل السامرة (أع ۸ الا). وأهل أفسس (أع ۱۹ الله آ). لما تم وضع اليد بواسطة الرسل، حل الروح القدس. وضع اليد هذا، حلت محله المسحة المقدسة (ايوا : ۱۰، ۱۷). وحالياً نستخدم زيت الميرون.

ويوجد وضع يد آخر لنوال الكهنوت.

مثل وضع اليد على تيموثاوس بولس الرسول ( ٢ تى ا : ٦ ). ووضع اليد على برنابا وشاول ( أع١٣ : ٣ ). كذلك وضع الأيدى على الشمامسة ليكونوا من الاكليروس ( أع١ : ١ ). وتتوقف الدرجة هنا على نوع الصلاة. والنطق.

ويوجد وضع يد للشنفاء. كما في (لوك : ٤٠).

11: 10).. نحن الأم دخلنا في الإيمان بالمسيح واليهود لم يدخلوا حتى الآن لكنهم سيدخلون الإيمان في نهاية الأيام.

### تركه الجميع لكن الآب لم يتركه:

الكل تركوا أبينا إبراهيم وظل هو وإسحق فقط في وقت الذبيحة.. هذا رمز لربنا يسوع الذي تركه الجميع حتى تلاميذه ساعة الصلب.. «تأتي ساعة وقد أتت الآن تتفرقون فيها كل واحد إلى خاصته وتتركونني وحدي وأنا لست وحدي لأن الآب معي» (يو هو الذي يتكلم ويقول ستتركوني هو الذي يتكلم ويقول ستتركوني وحدي ولكني لست وحدي بل أبي معي.. (ذهب كلاهما معاً).. ثم يقول أبونا إبراهيم (نرجع إليكما).. كثيراً ما تكررت عبارة \* كلاهما معاً \*.

بعض الهراطقة قالوا أن اللاهوت إنفصل عن الناسوت وقت الصليب.. لكن هذا رد الإنجيل أن اللاهوت لم يفارق الناسوت حتى وقت الصليب بل.. كلاهما معاً.. مثل الحديد المتحد بالنار إذا طرقناه يتأثر الحديد بالطرق وليس النار لكن كلاهما لا ينفصل عن الآخر.. هكذا تألم الناسوت واللاهوت لم يفارقه.. الآب لم يفارق الإبن لذلك لا نفصل ذبيحة الآب عن ذبيحة الإبن.. «هكذا أحب الله العالم حتى بذل إبنه الوحيد لكى لا يهلك كل من يؤمن به» ( يو ٣ : ١٦).. لذلك قال معلمنا بولس الرسول " الذي لم يشفق على إبنه بل بذله لأجلنا أجمعين كيف لا يهبنا أيضاً معه كل شيئ (رو ٨: ٣١).. إذاً ذبيحة الآب هي ذبيحة الإبن والإبن

كلنا نعرف أن أبونا إبراهيم كان عمره مائة وعشرون سنة تقريباً وكان عمر إسحق خمسة وعشرون أو ثلاثون سنة تقريباً أي كان في سن الشباب وبقوته.. عندما يجد أبيه يقيده ويقدمه محرقة كان يمكنه أن

يهرب ولن يستطيع إبراهيم أن يلحق به لأنه شخص مُسن.. لكن إسحق أطاع طاعة كاملة وترك أبيه يقيده بحب.. هذه ذبيحة المسيح ذبيحة حب كاملة.. أسلم ذاته مثل شاة تُساق للذبح لذلك عندما ربطه ووضعه على المذبح كان إشارة لربنا يسوع الذي ترك رجليه ويديه للمسامير.

### حمل خشبة الصليب:

وحمل إسحق الحطب.. "فأخذ إبراهيم حطب الحرقة ووضعه على إسحق إبنه".. كان يمكن أن يقول إبراهيم أن إسحق سيُقدم محرقة يكفيه هذا وأحمل أنا عنه الحطب.. لكن لا.. حمل إسحق الحطب لأنه رمز للمسيح الذي حمل الصليب حمل أثام شعبه لذلك قال أشعياء النبي "وتكون الرياسة على كتفه" (أش P: 1).. لم تكن رياسة كما نتخيل بل كانت رياسة حمل خطايا لذلك الكهنوت في الكنيسة كهنوت رعاية أكثر من كرامة.. يحمل مسئولية.

### حديثه مع الآب:

جيد أن إسحق دخل في حديث مع إبراهيم أبيه.. "وكلم إسحق إبراهيم أباه وقال يا أبي. فقال هأنذا يا ابني. فقال هوذا النار والحطب ولكن أين الخروف للمحرقة".. هذا يذكرنا بحديث ربنا يسوع مع الآب في بستان جنسيماني "إن شئت أن جيز عني هذه الكأس ولكن لتكن لا إرادتي بل إرادتك (لو ۲۲: ۲۱).. لذلك قال معلمنا بولس الرسول "سُمع له من أجل تقواه (عب ٥: ٧).. أي الإبن كان رمز للبشرية وكأنه يحمل آلام الجنس البشرى كله الماضى والحاضر والمستقبل فسمع له من أجل تقواه.. لذلك إسحق رمز للمسيح في قوته وشبابه وطاعته حتى الموت وفى الغلامين الأمة اليهودية.

### القيامة من الموت:

في النهاية القيامة رجع إسحق

حى .. أى بعد أن كان فى خطوة التسليم للموت عاد حي.. "فناداه ملاك الرب من السماء وقال إبراهيم إبراهيم. فقال هأنذا. فقال لا تمد يدك إلى الغلام ولا تفعل به شيئاً. لأنى الآن علمت أنك خائف الله فلم مُسك إبنك وحيدك عنى. فرفع إبراهيم عينيه ونظر وإذا كبش وراءه مُسكاً فى الغابة بقرنيه".. هذا الفداء.. الخروف عوض إسحق.. تقدمة إبراهيم عِوض إسحق.. يُشير الآباء أحياناً إلى إسحق أنه رمز للمسيح وأحيانا أنه النفس البشرية.. الله لم يطلب من أبينا إبراهيم مال أو أرض أو عبيد أو.... بل طلب أمر صعب طلب إبنه والوصية تقول " حب الرب إلهك من كل قلبك ومن كل نفسك ومن كل فكرك (مت ٣٧ : ٢٢).. قدم لله إسحاقك أي أجمل ما في حياتك.. الله يريد إسحق كل نفس.. أجمل ما فينا نقدمه له.. لذلك لا تتخيل أن أى تقدمة لله ليس لها قيمة بل هي مقبولة وكما يقول الآباء "ليس العطاء أن تعطى ما أحتاجه بل ما أنت ختاجه".. هذا هو العطاء الحقيقي.. أن تعطى أغلى ما عندك.. إعطى إسحق.

القيامة كانت بإسحق أنه رجع حي رمز للمسيح القائم.. الموت لم يقدر أن يمسكه.. "أين شوكتك يا موت.. أين غلبتك يا هاوية" (اكو ١٥).. لذلك نقاط كثيرة كان يمكن أن تقال عن الربط بين إسحق والمسيح.. أسحق يُربط فكَّر في المسيح.. إسحق يحمل الخطب فكَّر في المسيح.. إبراهيم مديده بالسكين ليذبح إسحق (الآب سُرَّ أن يقدمه ليذبح إسحق (الآب سُرَّ أن يقدمه محرقة).. كان إسحق بلا ذنب وحدث له ذلك هكذا ربنا يسوع لم يفعل خطية ذلك هكذا ربنا يسوع لم يفعل خطية لكنه صار خطية لأجلنا (اكو ١٥: ١١).

ربنا یکمل نقائصنا ویسند کل ضعف فینا بنعمته.

له المجر وائماً أبرياً آمين

صفحة١٠



### الإبن الوحيد الحبيب:

يقول سفر التكوين (تك ٢١: ١-١٩) - قصة - لكن كلها أسرار ورموز.. تتكلم عن المسيح أكثر جداً ما تتكلم عن إسحق.. يبدو إسحق أنه بطل القصة لكن حقيقةً ربنا يسوع الفادى والراعى هو بطل القصة.. بالطبع هي ليست قصة لكنها واقع.

"خذ ابنك وحيدك الذي عبه".. من هو وحيدك حبيبك؟ هو الإبن الحبيب للآب.. الإبن الوحيد الجنس.. الذي في حضن الآب هو خبر.. الإبن الحبوب.. هذا صوت أتى من السماء ليعلن لنا "هذا هو ابنى الحبيب الذى به سُررت" (مت ٣ : ١٧).. وقال عنه يوحنا الحبيب " الآب يحب الإين" (يو ٣ : ٣٥) أنه الإبن الحبوب من الآب. "الإبن الوحيد الذي هو في حضن الآب هو خبُّر" (يو ا ๊:

"أصعده هناك محرقة".. "محرقة" أى تأخذ حطب ونار وتضع إبنك في النار وتشعله مع الحطب بالنار وتتركه حتى يحترق بالكامل.. ما هذا؟ هذه ذبيحة الصليب.. الإبن عُلق على الصليب حتى أسلم الروح - هذه محرقة - أي يمر بمراحل الألم كمراحل المحرقة.. حتى متى؟ حتى آخر نفس حتى أسلم الروح.. النار لن تنتهى قبل أن ينتهى هو.. الألم لن ينتهى قبل أن ينتهى هو.. هذه هي الحرقة.. هذا هو الصليب.. محرقة الصليب.. لم يقل له خذ إبنك وحيدك حبيبك فقط لى وصمت بل وقال وقدمه لى محرقة.

### إسحق القائم في المسيح:

ذهب إلى جبل المريا الذي قلنا أنه جبل الجلجثة وبنى عليه الهيكل.. "وذهب إلى الموضع الذي قال له الله وفى اليوم الثالث رفع إبراهيم عينيه وأبصر الموضع من بعيدٍ. فقال إبراهيم لغلاميه إجلسا أنتما ههنا" .. واضح أن إبراهيم رأى شئ في اليوم الثالث حتى أنه تشدد قلبه وتكلم مع غلاميه وإبنه بجدية.. ماذا رأى ؟ رأى الموضع من بعيد.. "وأما أنا والغلام فنذهب إلى هناك ونسجد ثم نرجع إليكما".. كيف يرجع كليهما والله قال لأبينا إبراهيم قدمه لي محرقة.. ماذا رأى؟ رأى القيامة.. الموضع هناك من بعيد.. القيامة أمامه في اليوم الثالث.. "إبن الإنسان يُسلم إلى أيدى الناس فيقتلونه وبعد أن يُقتل يقوم في اليوم الثالث (مر ٩: ٣١) - إيمان - نرجع إليكما.. لذلك معلمنا بولس الرسول جعل أبونا إبراهيم في قمة رجال الإيمان ليس لأنه قدم إبنه ذبيحة بل لأنه أيقن أنه سيعود به.. «بالإيمان قدم إبراهيم إسحق وهو مجرب.. قدم الذي قبل المواعيد وحيده» (عب ١١: ١٧).

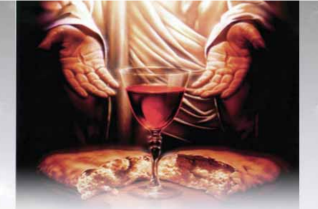
الله قال له بنسلك تتبارك جميع قبائل الأرض (أع ٣: ٢٥) وكان إسحق وقت تقديمه ذبيحة لم يتزوج بعد فكيف إذاً يكون له نسل ويُبارك ؟ «قدم الذي قبل المواعيد وحيده الذي قيل له إنه بإسحق يدعى لك نسل إذ حسب أن الله قادر على الإقامة من الأموات أيضاً» (عب ١١: ١٧ - ١٩).. لذلك قال

روح القيامة فأيقن إبراهيم أن إبنه سيعود له.. لو ربطنا الأحداث نجد ربنا يسوع يقول "أبوكم إبراهيم تهلل بأن يرى يومى" (يو ٨ : ٥٦ ).. ما هو يومه؟ "أبصر الموضع من بعيدٍ".. رأى القيامة.. رأى وتهلل.. بهجة القيامة.. إذ حسب أن الله قادر على القيامة.. رأى وحسب إبنه هو المسيح القائم.. لما رأى الموضع شعر أن أمر مهم سيحدث لذلك لا يليق أن يراه الغلامين لأنهما لن يستوعباه.. "فقال إبراهيم لغلاميه إجلسا أنتما ههنا مع الحمار وأما أنا والغلام فنذهب إلى هناك ونسجد ثم نرجع إليكما".. من هما الغلامين؟ من هما الغلامين الذين رأيا ترتيب كل هذه الأمور وعند اللحظة الحاسمة قال لهما إنتظرا ههنا ؟ هما الأمة اليهودية التى رأت كل النبوات لكن لحظة الصليب والقيامة والتجسد لم يستوعبوها لذلك قال لهما لتكونا بعيدين.

(في اليوم الثالث).. ماذا حدث؟ حدث أنه إنفتحت بصيرته الداخلية ورأى

بعد تمام الأمور ورجوع أبينا إبراهيم بإسحق إبنه وجد الغلامان ينتظران.. "ثم رجع إبراهيم إلى غلاميه. فقاموا وذهبوا معاً إلى بئر سبع".. هذه هي عودة اليهود إلى المسيح في النهاية سيعرفوه بعدما رفضوه.. الذين لمسوا أحداث الصليب لكن لم يؤمنوا به سيعودون له في نهاية الأيام.. " القساوة قد حصلت جزئياً لإسرائيل إلى أن يدخل ملؤ الأم" (رو

# الاشتراك في القداس الإلهي



كى نصل إلى الغرض الذى من أجله نتناول من الأسرار الإلهية المقدسة. ينبغى أن تكون لنا استعدادات معينة. ونتمم تداريب خاصة. ونمارس تداريب معينة قبل التناول وأثناء التناول وبعد التناول.

+ قبل التناول علينا أن ننقى أنفسنا من كل نجاسات الخطايا، بواسطة سر التوبة (الاعتراف) المقدس، وتنفيذ كل ما يضعه الآب الروحى من قوانين، ويكون هذا مصحوبا بعزم أكيد لخدمة ربنا يسوع المسيح من كل القلب، وكل النفس، وكل الفكر وكل القوة، وعمل ما هو مرضى عنده فقط.

+ حيث أنه فى هذا السر يعطينا جسده ودمه. ومعهما يعطينا نفسه. وماء قوة نعمة تجسده. فعندما نفكر فى حقارة ما نعطيه له بالنسبة لسمو عطاياه لنا. لا يسعنا إلا أن نعقد العزم من القلب أن نكون حارين فى كل ما نعمله لمجده. كل شئ نستطيع أن نقدمه له (مهما عظم ذلك الشئ) فلنظهر استعدادنا التام أن نقدمه لعظمته بلا تردد.

+ إن أردت أن تتناول من هذا السركى تغلب بقوته أعداء الرب وأعدائك بل وتسحقهم سحقا، تأمل فى الليلة السابقة، أو من قبل ذلك، فى كم يريد مخلصنا ابن الله والذى هو الله ذاته، أن تعطيه مكانا فى قلبك كى يتحد بك ويساعدك فى طرد كل أوجاعك وشهواتك الردية، ويهزم معك كل أعدائك عندما تشترك فى هذا السر.

هذه هى رغبة الرب. التى هى من القوة بحيث لا يدركها عقل بشرى. لذلك كى تدرك ولو قليلا من هذه المعرفة عليك أن تطبع فى ذهنك هاتين الفكرتين:

أولا: فرحة الله الكلى الرحمة التى لا ينطق بها عندما نشترك معه بإخلاص كما تقول حكمته المقدسة. لذاتى مع بنى آدم (أم٠:٣٠).

ثانيا: مقدار كراهية الله الشديدة للخطية حيث أنها تمنع الخادنا معه. الأمر الذى يشتهيه شهوة. لأن الخطية تتعارض مباشرة مع كمالاته الإلهية. حيث أن طبيعته مباركة بصورة لا نهائية، نور نقى، وجمال لا ينطق به،

إنه يشمئز من الخطية التى هى شر مطلق. ظلمة وفساد. نجاسة وعار فى نفوسنا. إن نفور الله من الخطية عظيم جداً حتى أن كل أعمال العناية الإلهية وكل شرائع العهد القديم والجديد موجهة منذ الأزل نحو إبادة الخطية وإزالة كل آثارها. لهذا السبب عينه كانت جراح مخلصنا يسوع المسيح وآلامه وموته على الصليب لأجلنا. يقول بعض معلمى اللاهوت: لو كانت هناك ضرورة فربنا يسوع مستعد أن يعمل فى ذاته الموت مرات عديدة كى يبيد قوة الخطية.

### الله يحارب عنك

وإذ قد فهمت هاتين الفكرتين شوق الله للدخول إلى قلبك، كى يحقق انتصارا ساحقا على أعدائك هناك، سوف لا يبقى لك إلا رغبة واحدة وهى أن تقبله داخلك، كى يتمم فيك هذا العمل فعلا, فتمتلئ من شجاعة الإيمان، وثبات الرجاء. إن الملك السماوى مخلصك هو الذى يدخل إليك ويحارب الوجع الذى يضايقك بالأكثر، الذى كنت تريد أن تهزمه وتسحقه بالكراهية والازدراء، والاشمئزاز، وفى نفس الوقت هو الذى يثير فيك الرغبة من أجل اقتناء الفضائل المضادة للأوجاع، والاستعداد للقيام بالأعمال المطلوبة. ليكن هذا فكرك عشية التناول.

### محاسبة النفس قبل التناول

+ حاسب نفسك في صبيحة يوم التناول عن المرات التي سقطت فيها وانحرفت، وعملت الشر, وما هي خطاياك التي ارتكبتها من وقت تناولك الأخير حتى الآن. تذكر أيضا الغباوة والعمى اللذين بهما ارتكبت كل هذه الخطايا كما لو لم يكن لك إله يدين ويجازى وهو يرى كل شئ, وهو الذي خمل من أجلك العذابات الشديدة والموت المر على عود الصليب لكى يخلصك من مثل هذه الأمور. تيقن أنك احتقرت هذا كله في عملك الخطية، ووضعت شهواتك الخزية فوق إرادة إلهك ومخلصك. ليغطى الخجل وجهك عندما تدرك مدى حماقتك ونكرانك للجميل. لا تدع نفسك تبتلع من كل هذه الاضطرابات، وإياك واليأس فالرب ينتظر توبتك بطول أناة لا نهاية لها، إنه ينتظر أن تظهر له استعدادك أن تخدمه وحده من الآن

فصاعدا، إنه يميل إلى الرحمة، ويسرع إليك كى يسكب عليك رحمته وحبه الفائض الذى يغرق فى لجته عظيم نكرانك للجميل، وقساوتك الحمقاء، وقلة إيمانك. هكذا اقترب منه بمشاعر عدم الاستحقاق ولكن برجاء كامل وحب وتكريس مهيئا قلبك ليكون هيكلا له. ودعه يمتلك هذا القلب كله.

وكيف يكون هذا؟ بإبعاد كل الرباطات الشهوانية من القلب، وعدم التعلق بأى مخلوق. وغلق أبواب الفكر عن أمور الدنيا لمنع أى شئ من الدخول عدا الله وحده.

### ضرورة التأمل بعد التناول

+ وبعد التناول من الأسرار المقدسة، ادخل حالا إلى أعماق قلبك السرية وأعبد الرب هناك بإتضاع وتكريس داخلى قائلا: ( يا إله المراحم، أنت ترى سهولة سقوطى فى الخطية لهلاكى، وتعلم قوة الشهوات التى تهاجمنى وسيطرتها على، وعدم مقدرتى أن أحرر نفسى منها بذاتى، ساعدنى، قو جهادى العنيف، أو خذ أنت أسلحتى وحارب بدلا عنى، كى تطرح عدوى القاسى بعيدا حتى النهاية).

حينئذ أشكر الآب السماوي أبا ربنا يسوع المسيح وأبانا الذي من فرط جوده دخل فيك مع ابنه عن طريق السر العظيم، والروح القدس الذي ألهمك نعمته وأهلك للتناول من جسد الرب ودمه، وهو الآن يغدق عليك بانعاماته الغنية ( بعد التناول ). قدم الحب للإله الواحد. المعبود في ثالوث أقدس لأنه أسبغ عليك لطفا ورأفة، اشكره شكرا لائقا جزيلا وأظهر له عزمك الأكيد واستعدادك ورغبتك الحارة في أن تقاتل خطيتك كتقدمة لجلاله على أمل غلبتها بقوة الله. لأنه بدون بذل كل الحاولات المكنة من جانبك لتهزم شهواتك، لا تأخذ أي معونة من الله. كذلك لو اعتمدت على قوتك فقط برعونة وغيرة وحماس سوف لا خرز أي تقدم. كن غيورا ومتحمسا ولكن انتظر الغلبة من الله فقط، فتأتيك معونته بكل تأكيد. وتتقوى كل مجهوداتك الضعيفة، وتنال نصرة ميسورة على كل شهواتك التي خارب

يقول ماذا سأنال من كل هذا التعب؟ ماذا يفعل الروح القدس هنا؟ يعزي.. يقول لك لا تخف.. كما تقول كلمات تشجيع لأولادك أثناء الإمتحانات هكذا الروح القدس المعزي يقول لك لا تخف.. أنت تسير في الطريق الصحيح وقد قطعت كثير من الطريق.. إنتبه أن المكافأة جميلة.. يعطي تعزيات.. التعزية هي فعل نعمة.. هي فعل فوقاني.. هي مساندة سماوية.. هذه التعزية من المسئول عنها؟ الروح القدس لذلك يسمى \* الروح القدس لذلك يسمى \* الروح العزى \*.

عندما يكون إنسان في ضيقة أو فقد أحد أحبائه تقول أنا ذاهب لأعزيه.. ماذا تعنى كلمة \* أعزى \*؟ أي أقول له أنك إن كنت قد فقدت شخص غالى عليك فنحن كلنا بجانبك.. أقول له كلمات تشجيع وأفرحه بأن هذا الفقيد في السماء الآن ونحن كلنا غرباء.. من الذي يعزينا في غربتنا الصعبة التي نحياها الآن على الأرض؟ الروح القدس.. يقول لك لا تخف نعم الأحزان كثيرة لكن الأفراح تنتظرك.. نعم أنت تتعب هنا لكن المكافأة عظيمة هناك ولأنى أعرف أنك شخص مادى بعض الشئ فبدلاً من أن أعدك بتعزيات سماوية فقط.. لا أنا لابد أيضاً أن أعطيك تعزيات على الأرض وأربطك بيَّ.. أعطيك عزاء على الأرض.. أعطيك سلام وهدوء وفرح.. أعطيك عربون عزاء الأبدية.. هذا هو الروح

يوجد تشبيه لطيف عن أليعازر الدمشقي الذي ذهب ليخطب لأبينا إسحق.. قال له أبونا إبراهيم لا تخطب لأبني من بنات الأرض إذهب لأهلي وعشيرتي واخطب له من هناك.. فقال أليعازر يارب هذه مهمة صعبة كيف أخطب لإبن سيدي؟ ثم قال التي أقول لها إسقيني فتقول أسقيك وأسقي جمالك تكون هي من إختارها الرب لاسحق (تك ٢٤ : ١٤).. فوجد رفقة تقول له أسقيك وأسقي جمالك ولك مكان له أسقيك وأسقي جمالك ولك مكان

أبيها وخطبها لإسحق وألبسها الذهب وأخذها وحدها معه ليعطيها لإسحق زوجة وسار بها في الطريق.. أريدك أن تتخيل أن رفقة خائفة تقول لقد تركت أهلي وشعبي وأسير إلى رجل لا أعرفه.. من الذي يطمئنها لإسحق؟ أليعازر.. يقول لها لا تخافي إسحق إنه طيب القلب ومؤدب جداً.. سخي جداً وغني جداً.. مادامت رفقة في رحلة غربتها أليعازر يطمئنها ويعزيها.. هذا هو عمل الروح القدس.

الروح القدس أتى للعالم ليخطبنا لله ولكن حتى نصل لله الطريق طويل والرحلة شاقة فيعزينا طول الطريق ويقول عريسك جميل.. عريسك غنى وسخى عريسك محب متواضع وديع.. يعطيك صفات فيه تطمئنك ويزينك ويغدق عليك بالعطايا كما فعل أليعازر لرفقة ألبسها أقراط ذهب.. \* أقراط \* أي أشياء جميلة وثمينة وغالية فى كل جسدها فى أنفها وعنقها ويديها وأرجلها و... عمل الروح القدس يعزى يعزينا طوال هذا الطريق الكرب الضيق المملوء أتعاب.. يقول لنا إطمئنوا لا تخافوا توجد مكافأة والمسيح ينتظركم.. نعم إن العالم به مسرات ومكاسب وغنى أرضى وشهوات.. من يعزيني عن فقدان كل هذه الأمور؟ الروح القدس يجعلني أدوس على كل هذا بغنى وعز.. لماذا؟ لأن معى الأجمل والأغلى معي من يعزيني عن أي شئ مفقود فلا أشعر أن نفسى تميل لأي شهوة في العالم لأن الروح القدس قد ملك على رغباتي.

عمل الروح القدس أنه يفطم الإنسان عن مسرات العالم ويغدق عليه بمسرات روحية هذا عمل الرح القدس المعزي.. ما الذي يجعل أحد القديسين يعيش فوق قمة جبل أو في مغارة؟ ما الذي يجعله يترك كل مسرات العالم؟ ما الذي يجعله يعيش بدون أسرة وزوجة وأولاد وأحباء؟ الروح القدس الذي ملك على كيانه وعزاه ومادام قد عزاه فهو ليس

بحاجة لشئ.. لذلك نحن مقصرين جداً في حق الروح القدس.. نحن ليس لنا عشرة عميقة مع الروح القدس في حين هو روح الله الذي إستودعنا إياه.

لنضع أنفسنا في مقارنة هل يكون المسيح معنا أم الروح القدس؟ كلنا سنختار أن يكون المسيح معنا.. لكن المسيح نفسه إختار لنا غير ذلك.. قال سأعطيكم الأفضل.. قد لا نصدق المسيح يسوع.. ما فو الأفضل يارب أن نظل معك أم تتركنا؟ يقول خير لكم أن أنطلق (يو ١٦: ٧).. لذا؟ لأني إن ظللت معكم لن أعطيكم الروح القدس لذلك الكتاب يقول "قال الروح القدس لذلك الكتاب يقول "قال مزمعين أن يقبلوه لأن الروح القدس لم مزمعين أن يقبلوه لأن الروح القدس لم يكن قد أعطي بعد لأن يسوع لم يكن يكن قد أعطي بعد لأن يسوع لم يكن للروح القدس هو ثمرة من ثمار الصليب أن حياتنا.

لذلك ليتنا نتودد للروح القدس ونطلب منه كثيراً.. ما أجمل آبائنا الذين علمونا قائلين صلوا قطع الروح القدس بعد كل قطع الأجبية أي بعد أن نقول قطع باكر نقول "أيها الملك السمائي المعزى روح الحقّ .. أيضاً بعد قطع صلاة الغروب.. من أين أخذوا هذا الأمر؟ من أن الروح القدس حل في الساعة الثالثة لكن هل حل فى نصف الليل؟ الكنيسة تضع قطع الروح القدس في صلاة نصف الليل.. إذا يجوز إنها تقال في أي وقت لأن طلبة الروح لابد أن تكون طلبة متجددة.. الذي يعرف قيمة الروح القدس يظل دائماً يقول "هذا لا تنزعه منا أيها الصالح لكن جدده في أحشائنا".. توقع الروح القدس.. إنتظر الروح.. أسلك بالروح.. وعمل الروح القدس داخلنا لا نريد أن ننساه.. يقدس.. يصلى.. يرشد.. يعزي.

ربنا يعطينا نعمة الروح ونكون مستحقين لها ويكمل نقائصنا ويسند كل ضعف فينا بنعمته

له الجد دائماً أبدباً آمين

بنتاج فكر عقلى.. أحياناً عندما نصلى نفكر ماذا نقول هذه ليست صلاة بالروح.. هذه صلاة عقل أي يفكر ويتكلم هذه أيضاً صلاة جيدة.. نعم ليتنا نقف أمام الله ونطرح أفكارنا.. لكن توجد صلاة بالروح وهي الأجمل هي التي تبدأ عندها الصلاة.. تكلم بالروح.. لذلك بولس الرسول يقول " **لأننا لسنا نعلم** ما نصلي لأجله كما ينبغي ولكن الروح نفسه يشفع فينا بأنات لاينطق بها" (رو ٨ : ٢٦).. أي الروح ينخس فيك.. يشفع فيك. الروح يشهد لك وينطق فيك ويحركك.. هذا عمل الروح القدس فى النفس أنه يصلى.. صلى بالروح.. عندما تقف أمام الله أطلب من الروح القدس أن يرشد ذهنك للصلاة وينطق فيك بكلمات الصلاة.. هو يتكلم فيك.. لذلك هناك فرق بين صلاة الروح والصلاة العقلية وصلاة الشفتين.. الصلوات

i. مرحلة الشفاه أي نطق بدون عقل..
 مجرد كلام.. ألا يحدث معك ومعي أن نقول \* إرحمني يا الله كعظيم رحمتك \* ونفاجأ أننا أنهيناها؟ لماذا؟ لأننا نقول بالشفاه دون العقل.

ii. وحد عقلك بشفتيك وهي مرحلة تقول فيها الصلاة وأنت تعي وتفهم ما تقول.

iii. وحد عقلك مع شفتيك مع قلبك وهذه مرحلة أجمل.

iv. وحد عقلك وشفتيك وعقلك بمساندة الروح القدس وهذه هي الأجمل.. هنا تشعر أنك لا ترى ما حولك لكنك ترى كل ما هو روحي.. هنا تركز في الصلاة ولا تنتبه لأي تأثير خارجي.. هنا تبدأ الصلاة بالروح.

أدعوك أن تصلي بالروح.. أن تقف لتصلي.. أرجو يكون لوقفة الصلاة تقديس وزمن واهتمام.. لن نصلي أبداً إن لم نعطي الصلاة إهتمامنا.. ما الذي يجعل الإنسان ضعيف.. إنسان ساقط.. إنسان مهزوز.. إنسان مهزوز

في سلوكياته وإبمانه؟ لأنه لم يأخذ قوة من الأعالي لذلك عندما يرى شئ يسلك بطبعه البشري والطبع البشري يميل للذات.. للشراسة.. يميل للشهوة.. يميل للذات.. هذا هو الطبع البشري لكن عندما يتحد بالله يتقدس بالروح ويصلي بالروح.

### (٣) الروح القدس يرشد:

قال " يرشدكم إلى جميع الحق" (يو ١١ : ١٣).. " يذكركم بكل ما قلته لكم" (يو ١٤ : ٢٦).. ما أجمل الإنسان الذي يسلك بالروح؟ الكتاب يوصينا أن "سلكوا بالروح (غل ٥ : ١٦).. أي سلوكياتي تكون محاطة بتأييد الروح القدس.. أن أشعر أن حياتى ومشورة نفسى كلها مسلمة للروح القدس.. " الذين ينقادون بروح الله فأولئك هم أبناء الله (رو ٨: ١٤).. ما أجمل إنسان مثل بولس الرسول الذي عندما أراد أن يذهب لمدينة قال "منعنا الروح".. عندما يريد أن يذهب لمدينة ليكرز بها يقول له الروح القدس لا.. لتظل هنا أنا لى أناس كثيرون في هذه المدينة.. وقد كان يريد أن يظل في كورنثوس شهر لكن الروح جعله بها سنة ونصف الروح القدس ألزمه.. لذلك يقول الروح القدس للتلاميذ "فرزوا لي برنابا وشاول للعمل» (أع ١٣: ١).. الروح القدس يرشد ويقود ويقول للإنسان ما يفعل وما لا يفعل.

هل أنا سالك بمشورة الروح؟ هل مشورة الروح هي التي تهديني أم مشورة فكري؟ الروح القدس يرشد وعمله هو أن ينبر الطريق الذي به مخافة الله.. عمله أن ينبه لما هو صحيح وما هو خطأ.. لذلك يجب أن ينقاد الإنسان لروح الله وليس بفكره أو رأيه.. الروح القدس عمله هو أن يوبخ الإنسان على الشئ الردئ ويشجعه على الشئ الجيد.. عمله هو أن يرشد.. هناك كثير من الأمور كما يقول عنها معلمنا بولس "الأمور المتخالفة" (رو ا : ۱۸) أي أمور محيره هل أفعل هذا المشئ أم لا؟ هل أنهور قد لا أستوعبها هل أسافر أم لا؟ أمور قد لا أستوعبها جيداً وبالتالى لا أعرف لها قرار.. من

يرشد إذاً؟ الروح القدس هو الذي يرشد لذلك يسمى \* روح الشورة \*.. يشير عليك بقوة أن تفعل هذا ولا تفعل ذاك.. ما أجمل إنسان يعيش بمشورة الروح القدس ويسلك في أمان لأنه لم يتكل على رأيه الشخصي أو ذكائه بل يتكل على روح الله.. ما أجمل روح الله عندما يقود الإنسان يعرفه كل شئ.

في أحد المرات كان طيار يقود طائرته في رحلة وأثناء القيادة تعرض لأمر غريب.. فجأة أصيب بإنفصال شبكي مفاجئ ووجد نفسه لا يرى شئ أمامه.. ماذا يفعل؟ إتصل بالقاعدة التي يتبعها وقال لهم أنه صار أعمى لا يرى فقالوا له المفاتيح فكانت القاعدة ترشده لأي المفاتيح فكانت القاعدة ترشده لأي مفتاح يضغط وهو يعمل ما يقولونه له.. إضغط على المفتاح الأول ثم المفتاح الثاني أنر المفتاح الثالث.. وهكذا أرشدوه حتى آخر خطوة وهو يسمع لهم حتى هبطت الطائرة بسلام.. وقالوا له نحن نتظرك بسيارة إسعاف.

من هذه القصة ليتنا نفعل ذلك في حياتنا لا نفعل أي خطوة إلا بمشورة الروح الله.. لا نُقدم على شئ إلا بمشورة الروح القدس هو الذي يرشد ويقود.. يقول يمين.. بمين.. يقول يسار.. يسار.. قل له أنا أعمى فقد قدت نفسي في أمور كثيرة فوجدت نفسي كثيراً ما أسقط وكثيراً ما أزل.. إتبعت مشورتي وهواي وكانت ما أزل.. إتبعت مشورتي وهواي وكانت عمل الروح القدس هو أن يرشد هو يعرف عمل الروح القدس هو أن يرشد هو يعرف كيف يميز الأمور.. عمله في الإنسان أن يقود ويرسم له الطريق.

### (٤) الروح القدس يعزي:

الطريق طويل وكرب.. الطريق به أتعاب كثيرة.. الطريق به ضعفات كثيرة.. الطريقة ثابتة ليس الطريق لا يسير بطريقة ثابتة ليس مستقيم بل به منحنيات ومرتفعات.. قد يتعب الإنسان وهو سائر في طريق الملكوت.. قد يضعف وقد يفتر ولا يريد أن يكمل المسير.. قد يقلق أو يخاف.. أو قد

# देण वृष्टि विष्टि क्षित्र हो।

الأسبوع الأخير من رحلة الخماسين المقدسة والكنيسة أمامها يومان وتستقبل أغلى عطية وأعظم هدية تعطى لها وهي الروح القدس.. لذلك تقرأ علينا الكنيسة موقف عندما وقف ربنا يسوع في يوم عيد وقال داخل الهيكل "من آمن بي كما قال الكتاب جّری من بطنه أنهار ماء حی" (يو V: ٣٨).. بالطبع كان الناس يفهمون الكلام حرفي فيقولون كيف تجري من بطنه أنهار ماء حى؟ قد نقول قليل ماء لكن أنهار ماء؟ بالطبع كان ربنا يسوع يتكلم عن الروح القدس المتدفق من الداخل فيقول " جّري من بطنه أنهار ماء حي" .. واضح أنها عبارة ليس المقصود بها المعنى الحرفى لأنه كيف تجري من بطنه أنهار ماء حي؟ "قال هذا عن الروح الذي كان المؤمنون به مزمعين أن يقبلوه" (يو

هذا حال الكنيسة الآن.. نحن مزمعين أن نقبل الروح القدس فتقول الكنيسة نحن نقبل الروح القدس كأنهار ماء حي متدفق داخلنا.. نحن كثيراً ما لا يكون معنى الروح القدس.. كثيراً ما لا يكون كلمة الروح القدس كلمة مجهولة بالنسبة لنا.. ما معنى الروح القدس؟ نحن نسمع عن الأب ونعرف الإبن أما الروح القدس في الروح القدس في الروح القدس في نريد أن نتعرف على الروح القدس في وقت بسيط جداً.. ما هو الروح القدس؟

عمل الروح القدس:

إن أردت أن تعرف الروح القدس فهو له أربعة مهام في الإنسان كعطية أعطاها الله له:

### (١) الروح القدس يقدس:

أنا محتاج للتقديس.. أنا داخلي أمور دنسة.. أفكارى دنسة.. كلامى ردئ.. خيالاتي رديئة.. نيتي رديئة.. ودوافعي للقداسة بطيئة وبليدة لأن هناك عوائق كثيرة تمنع.. هل تريد أن تتقدس؟ لن يقدسك سوى الروح القدس.. هنا عمل الروح القدس داخل النفس.. الروح القدس مسئول عن تقديس النفس.. أو<mark>ل</mark> شئ يعمله الروح القدس داخلك هو أن يقدسك.. كل من خضع للروح القدس نال تقديس وكل من خضع للروح القدس نراه يعمل أعمال قداسة تفوق طاقة البشر.. لماذا تفوق طاقة البشر؟ لأنها عمل الروح القدس فيه.. الروح القدس أعطاه طاقة قداسة أعلى بكثير من الطاقة البشرية لأنه قد جد شخص طيب القلب لا يحب الكذب له أخلاقيا<mark>ت</mark> جيدة وذلك لأنه تربى على ذلك لكن الروح القدس لا يجعل الإنسان مجرد شخص له صفات تربى عليها ومؤدب.. لا.. الروح القدس هو روح قداسة.

ترى الفرق واضح بين شخص مؤدب بحسب المقومات الإجتماعية وشخص قديس.. مهما كان الشخص مؤدب إلا أنك لا تعرف ما بداخله.. إلا أنه له ضعفات.. ألا أنه قد ينقلب الضد.. الإنسان الذي داخله روح قداسة يعمل أعمال فائقة فتجد عنده حب بلا حدود..

عنده عطاء بلا حدود.. بر بلا حدود.. ما سر ذلك؟ ما سر قداسة القديسين؟ الروح القدس.. المهم أنهم خضعوا له.. هم خضعوا له وهو شكلهم فصاروا قديسين لأن إسمه روح القداسة.

إن أردت أن تتقدس فليس لك وسيلة إلا الروح القدس لذلك ربنا يسوع المسيح أعطانا هذه الهدية التي تقدسنا. عندما يسكن روح ربنا داخلي فهو المسئول عن قداستي.. الروح القدس يقدس.. يطهر.. يشفى.. الروح القدس عمله داخل النفس يحرق أشواك الخطايا.. يحرق نيران الشهوة الملتهبة هو يلتهمها ويحولها لنيران القداسة وبدلاً من أن تكون داخل الإنسان طاقات غضب تصير طاقات قداسة وبدلاً من أن تكون داخله طاقات كره تصير طاقات حب.. هذا هو عمل الروح القدس الذي أرسله الله ليعمل في الإنسان لأن الله يعرف طبع الإنسان فأعطاه الروح القدس ليقدسه ويخلص به.. هل تريد أن تتقدس؟ لا تقديس خارج الروح القدس.. لذلك إن كانت هناك خطية أتعبتك أطلب من روح ربنا أن يعطيك نعمة كي تغلبها.. أطلب من روح ربنا أن يعطيك قوة لتطهيرك من هذه الخطية.

### (٢) الروخ القيس يصلي:

فرق بين إنسان يردد كلمات بشفتيه وآخر يصلي كرواجب وثالث يصلي كروتين وإنسان يصلي بالروح أي لا يشعر بمن حوله ولا يشعر بالزمن وكلماته ليست

امتلأت نفوسنا من أشواك عدم الإيمان ونباتات أخرى غير مفيدة، وكما أنه في مرات كثيرة يتغطى سطح الأرض ويختفى من جراء الأشواك الكثيفة والنباتات البرية، هكذا لا يظهر نقاء نفوسنا وتأدبها إذ قد غطتها أشواك الخطية، حتى أتى الكلمة خالق الجنس البشرى الذي وضع نار الروح القدس ليطهرنا من الأشواك ويجعلنا مناسبين لقبول بذرة السماء.

### المحبة في الثمرة الأولى للروح القدس:

لقد اكتسبنا في هذا العيد خيرات كثيرة, لذلك أرجوكم أن نحتفل كما يليق بهذه الخيرات الصالحة التى حصلنا عليها ليس بتزيين المدينة بالأكاليل، لكن بتجميل نفوسنا بالفضيلة. أقول ليس بتزيين الأسواق بستائر ملونة لكن بأن نجعل نفوسنا تتلون وتلمع بالفضيلة حتى نستطيع هكذا قبول نعمة الروح القدس ونجنى ثماره التي سوف يقدمها لنا.

لكن ما هي ثمار الروح القدس؟

ليتنا ننصت إلى ما قاله بولس: "أما ثمر الروح فهو محبة فرح سلام..." (غل۵:۲۱).

لاحظ بدقة إنه يقدم لنا هذا التعليم ويضع في البداية الحبة وبعد ذلك يذكر فضائل أخرى. فهو زرع الشجرة وبعد ذلك أظهر لنا الثمرة. وضع الأساسات ثم بنى المبنى. بدأ من المنبع ثم جاء إلى الأنهار. لأنه ليس من المكن أن يشعر المرء بالفرح إن لم يعتبر أولاً أن فرحه هو سعادة الآخرين، وإن لم يرى أن الصالحات والخيرات الخاصة قريبه كأنها خاصة به. فلكى نستمتع بكل الثماريجب أن تتملك الحجبة على نفوسنا.

الحبة هي جذر ومنبع وأم الصالحات، لأنها كجذر تُنبت آلاف الفروع من الفضائل،

وكمنبع يتدفق منها ماء كثير ونقى،

وكأم ختضن كل أولئك الذين يلجأون إليها.

هذا بالتأكيد يعرفه جيدًا بولس الطوباوي، لذلك دعا الحبة ثمرة الروح القدس. واعتبرها أسمى جدًا، حتى دعاها تكميل الناموس «الحبة هي تكميل الناموس» (رو١٠:١٣). لذلك اعتبر رب الجميع أن الحبة هي الملمح الصادق الذي يتصف به تلاميذه: "بهذا يعرف الناس أنكم تلاميذي إن کان لکم حب بعضکم نحو بعض<sup>»</sup> (بو۲۲:۱۳).

لذلك من فضلكم، دعونا جميعًا نسرع إلى الحبة ونحتضنها ونمسك بها بشدة ونُعيّد هذا العيد. لأنه حيث توجد الحبة تموت شهوات النفس. حيث توجد الحبة تتوقف حركات الشهوات الجامحة للنفس. فالحبة كما يقول بولس الرسول: " تتأنى وترفق الحبة لا خسد. الحبة لا تتفاخر ولا تنتفخ ولا تقبح ولا تطلب ما لنفسها ولا ختد ولا تظن السوء " (اكو١٤٤٥٥).

الحبة لا تفعل شيئًا شرًا للآخر.

حيث توجد الحبة لا يوجد أي قايين آخريقتل أخاه.

اخرج الحسد من قلبك فتكون قد أخرجت نهر الشرور.

اقطع جذر شجرة الخطية وسوف تختفي ثمارها مباشرة.

وأقول ذلك، بسبب أننى حزين جدًا على أولئك الذين يحسدون إذ يؤذون

ذواتهم ويدمروها بينما من يقع عليهم فعل الحسد ينالون مكافأة من الله. لذا نمدح هابيل ونذكر دائمًا أنه بسبب الحسد اكتسب مجدًا. إذ أن قايين قتله وظلّ عائشًا هائمًا مرتعبًا من الفزع. لكن هابيل الذي قُتِلَ خَدث بأكثر شجاعة بعد موته "وإن مات يتكلم بعد" (عبا٤:١). وكما جعلت الخطية قايين يحيا وهو أكثر عارًا من الأموات، هكذا جعلت الفضيلة هابيل مجدًا بعد موته.

### تحذيرات وتوصيات:

إذن، لكى نكتسب ثقة أعظم في هذه الحياة وفى الحياة الأخرى، ولكى نستمتع جدًا بالفرح الذي يقدمه لنا هذا العيد ليتنا نخلع عنا ملابس نفوسنا القذرة خاصة لباس الحسد. لأنه إن كنا نفعل أعمالاً صالحةً لا خصى سوف نفقد كل شئ إن كان يوجد في داخلنا هذا الخطأ المر والمقوت (الحسد)، والذي علينا أن نتجنبه كلنا، خاصة أولئك الذين خلعوا بالمعمودية اليوم لباس الخطايا العتيق ويلمعون الآن باللباس الجديد مثل أشعة الشمس.

إذن من فضلكم، يا من صرةم اليوم أبناء الله، أننم الذبن ليسنم هذا الثوب البهي، احفظوا الفرخ الذي نلنموه الأن، طاطا أعقنم الشيطان وعلينم الجدار حنى لا بأني إلى نفوسكم من الياب. وطاطا أنئم نسنمعون بغنى الروح القيس فإنكم نرون الثمار الروحية ثلاثون وسنون ومائة، ويذلك نسلخقون الحضور بدالة أمام اطلك السماوي عنرما يأني ويقسم الخرات الذي لا تحصى على أولئك الذين عاشوا ينقوى وفضيلة هنا على الأرض بحسب وصايا ربنا يسوع المسيخ الذي له المجد والقوة الأن وكل أوان وإلى دهر الدهور. أمين.

أقوال مخلصنا ولا يريدون أن يسمعوا حتى لبولس الذى كان يتحدث إليه المسيح بصوت واضح نقى فى داخله: «ما لم تره عين ولم تسمع أذن ولم يخطر على بال إنسان ما أعده الله للذين يحبونه" (اكوا:٨-٩).

إن كانت العين البشرية لا تستطيع أن ترى، ولا الأذن أن تسمع ولا الخاطر البشرى أن يتخيل كل الذى يعده الله لأولئك الذين يحبونه، كيف يكون في استطاعتنا (يا بولس الطوباوى) أن نعرفها؟ لكن أقول: انتظر قليلاً وسوف تسمع الرسول بولس يعلن لك قائلاً: "أعلنه الله لنا نحن بروحه" (اكوا:١٠) ولم يتوقف عند ذلك بل أظهر قوة الروح القدس وأنه مساو أظهر قوة الروح القدس وأنه مساو للآب في الجوهر قائلاً: "لأن الروح يفحص كل شئ حتى أعماق الله" يفحص كل شئ حتى أعماق الله"

ثم أراد الرسول بولس أن يجعلنا نفهم فهمًا صحيحًا فاستخدم أمثلة من الحياة البشرية وقال: "لأن مَنْ مِن الناس يعرف أمور الإنسان إلاّ روح الإنسان الذي فيه، هكذا أيضًا أمور الله لا يعرفها أحد إلاّ روح الله" (اكوا:١١).

ألا ترى أن ما قاله بولس هو تعليم كامل؟

حقًا هذا هو البرهان الأعظم والأكثر قوة عن الروح القدس لأنه قدم لنا مثالاً يوضح لنا تمامًا أنه من المستحيل أن لا يعرف الإنسان ما يجول في فكره. إذن طالمًا أن هذا لا يمكن أن يكون إلاّ هكذا. كذلك أيضًا فإن الروح القدس يعرف أعماق الله. لكنني لا أعرف لماذا لم يضع كلمات الرسول بولس هذه أولئك يضع كلمات الرسول بولس هذه أولئك الذين بإرادتهم يؤذون أنفسهم صانعين حربًا ضد خلاصهم وضد الروح القدس، إذ يبعدونه بقدر ما يستطيعون من

مكانته وسلطانه وينزلونه إلى مكانة أدنى مع مخلوقات الله. لكن رغم أن هؤلاء يتصرفون بعداوة ويقاومون أقوال الكتاب المقدس. إلا أننا نحن الذين قبلنا الإيمان المعلن إلينا من السماء نقدم إلى الرب الجحد اللائق به ونبرهن على دقة التعليم الإلهى بالإيمان والحق هو كافى للرد على أولئك الذين تجرأوا على المناداة بتعاليم مضادة لتلك على المناداة بتعاليم مضادة لتلك من الضرورى أن أقدم لكم أيها الأحباء، الإجابة على سؤال: لماذا لم يرسل الرب الروح القدس بعد صعوده إلى السموات مباشرة؟

هذا الأمرلم يحدث عبثًا وبدون سبب. إذ أن الرب يعرف أن الجنس البشرى لا يُقدِّر - كما ينبغى - الخيرات التى علكها. ويعلّمنا دائمًا الأمور المفرحة اللائقة بوجود المتضادات وأستطيع أن أشرح هذه الحقيقة بطريقة أفضل.

فذاك الذي هو مُعافى وقوى جسديًا لا يشعر بهذه العافية والقوة إن لم يختبر المرض والضعف الجسدى. وذاك الذي يرى النهار لا يُقدِّر النور كما يليق إن لم يعقب هذا النور ظلام الليل. حقًا، إن خبرة الأمور المتضادة هي دائمًا خبرة تربوية تعليمية نكتسبها بفرح. هكذا على نفس القياس استمتع التلاميذ بخيرات كثيرة عندما كان المسيح معهم وكانوا فرحين بالحياة معه. أيضًا شهد لهم سُكان فلسطين بأنهم أقاموا موتى وطهروا برص وطردوا شياطين وشفوا مرضى وتمموا معجزات كثيرة أخرى. لذلك كان من الضرورى أن يتركهم فترة زمنية صغيرة بدون القوة التى كانت تعينهم حتى يدركوا بأنفسهم مدى أهمية عطية حضور الرب عندما كان بينهم، حينئذِ يفهمون قيمة

الخيرات السابقة ويقبلون بكل شوق واستعداد عطية المعزى.

إذن عزّاهم الله في ضيقتهم وأنارهم بنوره بينما كانوا عابسين ومكتئبين لانفصالهم عن معلمهم وبينما هم شبه موتى أقامهم وأزال سحابة الحزن، حينما سمعوا قول الرب: "فاذهبوا وتلمذوا جميع الأم" (مت١٩:٢٨). وكانوا من قبل في حيرة ولم يعرفوا أين ينبغى أن يذهب كل واحد منهم، وفي أي منطقة من الأرض يجب أن يكرز بكلمة الله، حتى جاء الروح القدس على شكل ألسنة نار وقسم لكل واحد المنطقة التي كان يجب أن يعلّم فيها وصار معروفًا باللغة التي أعطاها لكل واحد، لذلك حلّ الروح على شكل ألسنة نار, وبهذا أيضًا يذكرنا بقصة قديمة. فعندما انحرف الناس ذهنيًا في القديم وأرادوا أن يبنوا برجًا يصل إلى السماء، أحدث الله بلبلة في ألسنتهم وهكذا أبطل تخطيطاتهم الغبية. لأجل هذا السبب يحلّق فوق رؤوسهم الروح القدس على شكل ألسنة نارية، لكي يوّحد \_ بهذه الطريقة \_ المسكونة التي كانت منقسمة. وهكذا حدث شئ غريب وغير معتاد، لأنه قدمًا كانت الألسنة تُفرِّق المسكونة، وأما الآن فالألسنة النارية توّحدها وتقود إلى الوفاق بين الأمور التي كانت متضادة ومنفصلة فيما بينها. إذن، فقد حلّ الروح القدس على شكل الألسنة وحسنًا أخذ شكل ألسنة نارية وذلك لكى خُرق أشواك الخطية التي نبتت داخل نفوسنا. لأنه كما أن الأرض التي هى غنية وخصبة ولا تُفلّح تمتلئ من الأشواك الكثيرة، هكذا يكون لنا نحن البشر نفس الأمر. نحن الذين خلقنا الله صالحين وقادرين على أعمال الفضيلة ولكن بسبب أننا لم نقبل فلاحة التقوى ولا بذرة الإيمان بالله

الحق، إنه خير لكم أن أنطلق، لأنه إن لم أنطلق لا يأتيكم المعزى ولكن إن ذهبت أرسله إليكم" (يوا ١٠٠١).

أرأيتم كم هو عظيم هذا الاعتناء الأبوى؟

أرأيتم كم هى محبته التى لا توصف؟

قبل أيام قليلة صعد المسيح إلى السموات وجلس على العرش اللوكي، عن يمين الآب، واليوم يرسل لنا مواهب الروح القدس. وبهذه الطريقة يهبنا الخيرات السماوية التي لا خُصى. اخبرني، هل يوجد أي خير من الخيرات التي تساهم في خلاصنا لم تُعطَ لنا بواسطة الروح القدس؟ إننا بنعمته نتخلص من عبودية الشيطان وندخل إلى حرية المسيح، وننقاد إلى نعمة التبنى الإلهي، ونُولد ولادة ثانية، ونلقى عن كاهلنا ثقل خطايانا ونيرها الذي لا يُطاق. بنعمة الروح القدس صار كثيرون كهنة وآخرون معلمون في الكنيسة. كل التعاليم الغنية ومواهب الشفاء تنبع من هذا المصدر. نعم، كل النِعم الأخرى التي تزين كنيسة الله، تأتى من الروح القدس. لذا ينادي الرسول بولس قائلاً: "ولكن هذه كلها يعملها الروح الواحد بعينه قاسمًا لكل واحد مفرده كما يشاء (اكوا ١:١١).

يقول "كما يشاء". أى لا يأخذ أمرًا من غيره بأن "يقسم" أو "لا يقسم". الروح له سلطان ولا يتسلط عليه أحد. لأن بولس الرسول يقول كيف إن الروح القدس له نفس السلطان الذى للآب: "ولكن الله واحد الذى يعمل الكل فى الكل". هكذا أيضًا يقول عن الروح القدس: "ولكن هذه كلها يعملها الروح الواحد بعينه قاسمًا لكل واحد بمفرده كما يشاء".

أرأيت السلطة الكاملة التى للروح القدس؟ إذ أن الأقانيم الثلاثة التى لها نفس الطبيعة والجوهر هى أيضًا لها نفس السلطة والمكانة والقدرة الواحدة.

إن قوة الروح القدس تخلصنا من الخطايا, بهذه القوة تغتسل نفوسنا من أى دنس. وبينما نحن بشر. صرنا بعطية الروح القدس ملائكة دون أن تتغير طبيعتنا. وهذا ما يستحق كل إعجاب. إن نعمة الروح القدس تعطينا أن نسلك سلوك الملائكة. بينما طبيعتنا البشرية لا يعتريها أى تغيير.

وكما أن الفخّار اللبّن عندما يتعرض للنار يصير قرميدًا صلبًا. هكذا بالضبط نار الروح القدس عندما خل على النفس العاقلة بجعلها أقوى من الحديد حتى ولو كانت لينة وضعيفة. وأيضًا تصير أكثر نقاوة من الشمس. وقد أراد بولس الرسول أن يعلمنا هذه الحقيقة قائلاً: "لا تضلوا. لا زناة ولا عبدة أوثان ولا فاستقون ولا مأبونون ولا مضاجعوا ذكور ولا سارقون ولا طامعون ولا سكيرون ولا شتامون ولا خاطفون يرثون ملكوت الله"

وحيث إنه أحصى كل أنواع الشرور وعلمنا أن كل الذين يفعلونها يبتعدون تمامًا عن ملكوت السموات, أضاف مباشرةً قائلاً: "وهكذا كان أناس منكم لكن اغتسلتم بل تقدستم بل تبررتم باسم الرب يسوع وبروح إلهنا" (اكوا:١١).

هل رأيت، يا عزيزى، قوة الروح القدس؟.

هل رأيت أن الروح القدس يُزيل كل هذه الشرور. وأن أولئك الذين كانوا

سابقًا مستعبدين لخطاياهم رفعهم إلى مكانة وكرامة سامية جدًا؟

### ضد محاربي الروح:

مَنُ يستطيع أن يبكى ويحزن حزنًا يتناسب مع هول الكارثة. على هؤلاء الذين شرعوا فى إهانة الروح القدس. هؤلاء الذين سقط عليهم هوس رهيب وأُصيبوا بعدم التبصر فبدلاً من تذكُّر إحسانات وخيرات الروح القدس جرأوا على فعل كل ما يدمر هذه الخيرات محاولين بقدر استطاعتهم رفض الروح القدس. منكرين مكانته وسلطته منزلين إياه إلى مستوى مخلوقات الله؟

وأنا أريد أن أسالهم: لأى سبب أنتم خاربون الروح القدس بهذا الهوس؟ أو بالأحرى: لماذا خاربون خلاصكم ولا تريدون فهم أقوال الرب التى قالها للتلاميذ "اذهبوا وتلمذوا جميع الأم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس" (مت١٩:١٨).

أرأيت الكرامة الواحدة التى لأقانيم الثالوث القدوس؟!

أرأيت مدى التوافق الكامل فيما بينهم؟

رما رأيت اختلافًا ما أو شيئًا غائبًا فيما بينهم؟!! لماذا تتجرأ على تزييف أقوال الرب؟

هل ججهل أنه فى المسائل البشرية إذا شَرِع شخص وجّراً على إضافة شيئًا أو حذف شيئًا من أوامر ملك ما ـ الذى هو أيضًا مثلنا ـ يعاقبونه بأسوا عقاب ولا أحد يستطيع أن يخلصه من هذا العقاب؟ إذن طالمًا هناك أخطار كثيرة بالنسبة للمسائل البشرية، كيف يكون من المكن أن يُغفر لأولئك الذين يظهرون البلادة محاولين أن يُحرِّفوا



