

## DECEMBER 2014

Issue Ma. 12 in Year 24 Halour / Hight 1731 AM



SAINT ANTONY MIOKASTERY PO, Bor 1600 Yeston, CA 92398 Electronic Service Requester CIT2 TRENT CIT2 TRENT OF 2011 2.11 AD Joorseld E2 John Fresh



The Magazine Cover:

ST. JOHN CHRYSOSTOM (English Side), ARCHANGEL MICHAEL (Arabic Side)

#### SCHEDULE OF SERVICES

| MIDNIGHT PRAISES: DAILY | 4-5:30 AM   |
|-------------------------|-------------|
| Vespers: Sat.           | 5 PM        |
| DIVINE LITURGY:         |             |
| Mon., Tues. & Thur.     | <b>6</b> AM |
| Wed. & Fri.             | 9 AM        |
| SAT. & SUN (1ST)        | 5:30 AM     |
| (2 <sub>ND</sub> )      | 9 AM        |

#### IN THIS ISSUE:

| 1 | SCHEDULE, | CONTACT | & | RETREAT | INFORMATION | P. 1 |  |
|---|-----------|---------|---|---------|-------------|------|--|
|---|-----------|---------|---|---------|-------------|------|--|

| 2 | Book | of the  | Month  | P 2  |
|---|------|---------|--------|------|
| _ | DUUD | OI LIIC | MIUHUH | 10 4 |

**3 KIAHK SCHEDULE** 

#### **4** INCARNATION OF THE WORD P. 3

By HIS GRACE BISHOP YOUSSEF DIOCESE OF THE SOUTHERN UNITED STATES

5 TREASURES OF THE FATHERS ON P. 5

#### THE HOLY NATIVITY

**P.7 6** SAINTS BARBARA AND JULIANA

#### 7 FEAST OF ST. ANTONY & BISHOP KARAS

By HIS GRACE BISHOP YOUSSEF **P.8** 

8 THE KIAHK SUNDAY VESPERS PRAISE P.9

BY: ALBAIR MIKHAIL

9 Kidz Coloring Page P.11



Tel: (760) 257 - 1204 Fax: (760) 257 - 1225

#### **BAPTISM**

PLEASE CONTACT FATHER MOUSSA TO MAKE AN APPOINTMENT

Tel: (760) 257 - 3457

#### MAILING LIST UPDATE

Tel: (760) 257 - 1204

#### **AUDIO & BOOKSTORE**

FOR ORDERS PLEASE CALL: (760) 257 - 4444 OR Fax: (760) 257 - 1280

OR E-MAIL: St.AntonyBookstore@yahoo.com

#### **MONASTERY WEB SITE**

www.StAntonyMonastery.org

Please send your comments to: SaintAntonyMonastery@gmail.com

#### **RETREATS**

All men who would like to spend a night at the Monastery must contact Father Kyrolos Saint Antony before planning your stay. He can be REACHED AT (760) 559-5358. THANK YOU.

All families who would like to come on Retreat AT HOLY RESURRECTION; PLEASE CALL 760–2 57–4008

#### **MAGAZINE CALENDAR & DIARY**

P.O. BOX 1600 YERMO CA 92398 Tel. / Fax: (760) 257 - 3082

E-mail: StAntonyMonasteryDiary@yahoo.com

#### **DONATION & MAILING ADDRESS**

All checks and donations should be named to **Saint Antony Monastery** and sent to: P.O. Box 100 Barstow CA 92312

#### Verse of the Month

"Sanctify them by Your truth. Your word is truth." (John 17:17)

#### WE WANT YOUR COMMENTS & FEEDBACK!

P. 2

PLEASE WRITE YOUR COMMENTS BELOW:

PLEASE DETACH & RETURN - THANK YOU!



#### SAYING OF THE MONTH

"As a fish cannot swim without water, and as a bird cannot fly without air, so a Christian cannot advance a single step without Christ."

+ ST. GREGORY OF NAZIANZUS +

#### Kiahk Schedule (December 13, 20, 27 & January 3)

- Klahk Mid-night Praises 11 pm 4:30 am
- Matins 4:30am
- •1st Liturgy 5-7 am
- 2nd Liturgy 9 -11:30 am

#### New Years Eve (December 31)

- Prayer 11:50 am
- Mid-night praises and Liturgy 12:00 am- 5 am

#### Glorious Feast of Nativity (Jan 6th)

- Vespers 6 pm
- Tasbeha 6:30- 8 pm
- Matins 8-9 pm
- Liturgy 9 pm 12 am

## Book of the month



#### The Midnight Praises of the Nativity Fast

The Midnight Praises of the Nativity Fast is a collection of Hymns and Glorifications for the Pure Virgin St. mary, the mother of God. These praises are called "7 and 4" which is the prayers of the 7 Theotokias and 4 Canticles (Hoos). This prayer is prayed at Midnight before the Holy liturgy. This book is a guide to the Midnight Psalmody that is chanted during the Coptic month of Kiahk.

This book is available from our Monastery Bookstore. **To Order Please call:** Tel.: (760) 257-4444 Fax:(760) 257-1280

e-mail: st.antonybookstore@yahoo.com

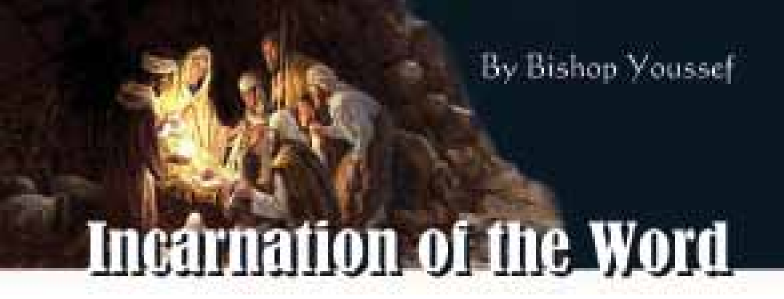
or order online: www.stantonybookstore.org

## PHYSICAL ADDRESS AND DRIVING DIRECTION 43725 Bragdon Rd. Newberry Springs CA 92365

#### DIRECTION: FROM HWY 15 N.

- 1- EXIT MINNEOLA RD. # 198 then at the end of the ramp TURN RIGHT.
- 2- At the FIRST STOP SIGN make a LEFT on YERMO RD. and follow for 3.3 Miles.
- **3- TURN LEFT** onto a Bridge called **COYOTE LAKE RD** and follow for **1.3 Miles**. This is a curved asphalt road which turns into **Hacienda Rd**.
- 4- TURN LEFT onto a dirt road called BRAGDON RD. and follow for 5 Miles and you will find the Entrance of the Monastery on your LEFT-HAND.

Make sure all power lines and poles are on your left while driving along Bragdon Rd.



Upon the Feast of the Incarnation of the Word, it is important to reflect upon the birth of the Lord Jesus Christ. and what He represents. St. John in His Holy Gospel wrote, "In the beginning was the Word, and the Word was with God, and the Word was God" (John 1:1) and the Apostle also wrote, "The Word became flesh and dwelt among us" (John 1:14). Through these Holy Scriptures we learn that the Lord Jesus Christ is God, for He was with God before all times. This is the reason we recite, "We believe in one Lord Jesus Christ, the Only begotten Son of God" in the Nicene Creed.

Lactantius (c.304) wrote, "He who hears the Son of God mentioned should not conceive in his mind so great an impiety as to think that God begat Him by marriage and union with a woman In what manner, then, did God beget Him? First of all, divine operations cannot be known or declared by anyone. Nevertheless, the sacred writings teach us that this Son of God is the speech or even the reason of God With good reason, therefore, He is called the Speech and the Word of God. For, by a certain incomprehensible energy and power of

His Majesty, God enclosed the vocal spirit proceeding from His mouth into a form that has life through its own perception and wisdom. So God did not conceive the Word in His womb, but in His mind. Now, our human words are mingled with the air and they fade away. However, they can still be preserved in writing. How much more must we believe that the voice of God both remains forever and is accompanied with perception and power? It has derived this from God the Father like a stream from a fountain. Someone may be puzzled that God could be produced from God the Father by putting forth of the voice and breath. However, if such a person is acquainted with the sacred utterances of the prophets, he will cease to wonder. The Greeks speak of Him as the Logos, more appropriately that we Romans do as the "Word" or "Speech." For logos means both speech and reason. And He is both the Voice and the Wisdom of God."

His birth on earth was not His actual beginning, as the Lord Jesus Christ is without beginning. He has existed forever, for all times. From the very beginning the Incarnation was planned. This is the reason



we recite in the Nicene Creed, "Begotten of the Father before all age; Light of Light, true God of true God"

St. Clement of Alexandria (c. 195), a learned and respected scholar who was in charge of the Theological College in Alexandria, Egypt, wrote, "That the Son was always the Word is signified by saying, 'In the beginning was the Word."

Clearly we understand that He was born a man, "for He became flesh". He was like the earthly human but without sin dwelling among us. He was born both as God and man never denying His Divinity. The two are united without confusion between them. God has entered into earthly history as a man.

Thus with understanding we recite, "Begotten not created, of one essence with the Father, by Whom all things were made; Who for us, men, and for our salvation, came down from Heaven, and was incarnated of the Holy Spirit and became man" in the Nicene Creed.

Martyr Justin (c.160), a tireless evangelist

and apologist who, prior to his time, wrote more than any other concerning Christianity, proclaimed, "The Word Himself, who took shape and became man was called Jesus Christ."

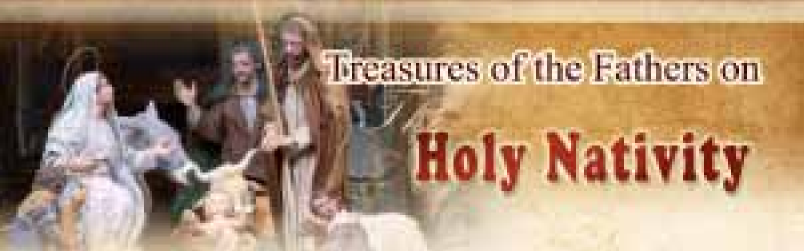
The truths expounded in the Nicene Creed help us to understand how The Word became Man and how the miracle of His birth or His incarnation came to be. Further, the Church Creed explains what happened to establish the truth. With the establishing and understanding of the truth, comes the opening of the age to come, the Kingdom of Heaven to us all.

Each time we pray the Nicene Creed, may we all come to a full knowledge of who the glorious person of the Lord Jesus Christ truly is, and how the Son of God became Man and is manifested to us.

Upon this Glorious Feast of the Nativity let us all give homage to the miraculous birth of the One who deified humanity.

#### Bishop Youssef

Coptic Orthodox Diocese of the Southern United States



- + Today the Lord is born, the life and salvation of mankind; today a reconciliation is made of Divinity to humanity, and of humanity to Divinity; today all creation has leapt for joy; those above sent toward those below; and those below towards those above; today occurred the death of darkness and the life of humanity; today a way was made toward God for man and a way for God into the soul. Saint Macarius the Great
- + The purpose of the advent of the Saviour, when He gave us His life-giving commandments as purifying remedies in our passionate state, was to cleanse the soul from the damage done by the first transgression and bring it back to its original state. What medicines are for a sick body, that the commandments are for the passionate soul. Saint Isaac the Syrian
- + Melchizadek anticipated Him; he the vicar was watching to see priesthood's Lord Whose hyssop cleanses creation. Lot saw the Sodomites who perverted nature; he looked for the Lord of natures Who gave chastity beyond nature. Aaron anticipated Him he who saw that if his staff swallowed reptiles, His cross would swallow the Reptile that swallowed Adam and Eve. Moses saw the fixed serpent that healed the stings of basilisks, and he anticipated he would see the Healer of the first Serpent's

- wound. Moses saw and he alone received the brightness of God, and he anticipated the One to come – by His teaching, the Multiplier of the godlike. – Saint Ephrem the Syrian (Hymn on the Nativity)
- + In saying that the Apostles were eyewitnesses of the substantial and living Word, the Evangelist agrees with John, who says, that the Word was made flesh, and tabernacled in us, and His glory was seen, the glory as of the Only-Begotten of the Father. For the Word became capable of being seen by reason of the flesh, which is visible and tangible and solid; whereas in Himself He is invisible. And John again in his Epistle says, "That which was from the beginning, That which we have heard, That which we have seen with our eyes, and our hands have handled around the Word of Life, and the Life became manifest." Do you not realize that he speaks of the Life as capable of being handled? He does this so that you may understand that the Son became man, and was visible in respect to the flesh, but invisible as regards His divinity. - Saint Cyril of Alexandria (Commentary on Luke)
- + The Word of God thus acted consistently in assuming a body and using a human instrument to vitalize the body. He was consistent in working through man

to reveal Himself everywhere, as well as through the other parts of His creation, so that nothing was left void of His Divinity and knowledge. For I take up now the point I made before, namely that the Saviour did this in order that He might fill all things everywhere with the knowledge of Himself, just as they are already filled with His presence, even as the Divine Scripture says, 'The whole universe was filled with the knowledge of the Lord'...The Word, then, visited that earth in which He was yet always present; and saw all the evils.... For this purpose, then, the incorporeal and incorruptible and immaterial Word of God comes to our realm, howbeit he was not far from us before. For no part of Creation is left void of Him: He has filled all things everywhere, remaining present with His own Father. But He comes in condescension to show loving kindness upon us, and to visit us. - Saint Athanasius of Alexandria (On The Incarnation of the Word)

+ And being clothed with the Spirit, they [the prophets] saw that none among the creatures was able to heal that great wound, but only the bounty of God, that is to say His Only-Begotten, Whom He sent to be the Saviour of all the world, for He is the great Physician, Who is able to heal the great wound. And they asked God and of His bounty the Father of creatures did not spare His Only-begotten for our salvation, but delivered Him up for us all and for our iniquities. And He humbled Himself, and by His stripes we all were healed. And by the word of His power He gathered us out of all lands, from one end of the world to the other end of the world, and raised up our hearts from the earth, and taught us that we are members one of another. – Saint Antony the Great (Letters)

+ "... There has been appointed over the spiritual Zion, that is, over the Church, a prince and a teacher who was not promoted at the time when He is said to have acceded to that office. For the Word that was born from the Virgin was and is always king and Lord of all. But when He became man. He made the limitations of humanity His own. For in this way we could believe truly and without hesitation that He became as we are. Therefore although it might be said that He received dominion over all things, this refers to His accepting the dispensation of the flesh, not to His pre-eminence by which He is regarded as Master of all things." - Saint Cyril of Alexandria (commentary on Isaiah, Isa 42:1-4, translated by Norman Russell; Routledge p. 85)

+ If the coming of the Lord in the flesh did not take place, the redeemer did not pay Death the price for us, and did not by Himself destroy the reign of Death. For if that which is subject to Death were one thing and that which was assumed by the Lord were another, then neither would Death have stopped doing his own works, nor would the suffering of the God-bearing flesh have become gain for us. He would not have destroyed sin in the flesh; we who had been dying in Adam would not have been made alive in Christ, that which had fallen apart would not have been repaired; that which was shattered would not have been restored; that which had been alienated from God by the deceit of the serpent would not have been made God's own again. - Saint Basil the Great (Letter, 377 AD)

# Saints Barbara & Juliana

On the 8th day of Kiahk, Sts. Barbara and Juliana, were martyred. Barbara was the daughter of a noble man from one of the countries in the east, called Dioscorus, during the days of Maximianus the Emperor, in the beginning of the third Christian century.

Because of his strong love for her, he built her a tower to live in. The saint always raised up her eyes to the sky from the top of the tower and contemplated the beauty of the sky and what was in it: the sun, the moon and the stars. She came to the conclusion that they must have an able and wise maker and that would be none other than the Almighty God who created them.

Origen, the scholar, happened to be in this area and was informed of the saint. He went to her and taught her the principles of Christianity.

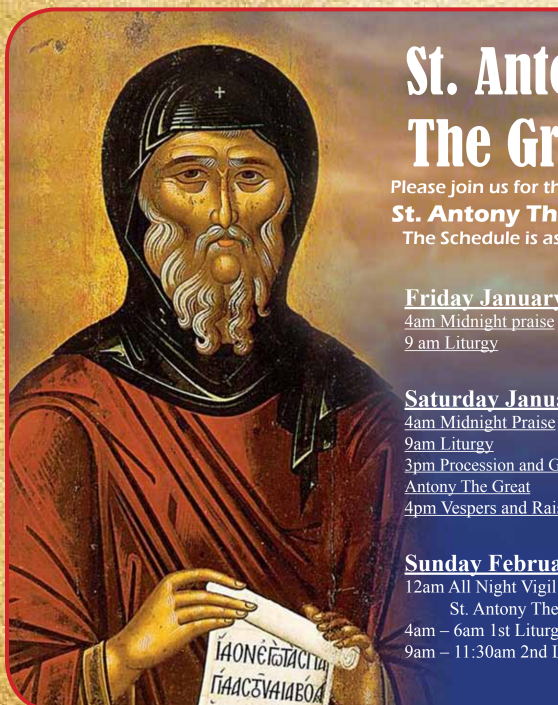
There were two windows in the bathroom and she ordered a third one to be opened and a cross to be placed over the water basin. When her father came to see her and saw the changes that were done, he asked her for the reason. She told him, "Don't you know, my father, that with the Holy Trinity everything is complete, and here are three windows in the name of the Holy Trinity. This sign is the Cross of our Lord Jesus Christ, wherein was the salvation of the whole world. I ask you, O my dear father, to turn away from the wrong way that you are in and worship the God Who created you."

When her father heard these words, he became angry, drew his sword and ran after her. She fled, and he ran after her. There was a rock in front of her that split into two halves and she went through. The rock then returned to its earlier state. Her father went around the rock and found her hidden in a cave. He jumped over her like a wolf, seized her and took her to Marcianus, the governor. The Governor talked to her kindly, promising her many things. Then he threatened her, but could not take away her love for the Lord Christ. Thereupon, he ordered her to be tortured with different kinds of torture.

There was a damsel called Juliana, who watched St. Barbara while she was being tortured and wept for her. Juliana saw the Lord Christ strengthening and comforting St. Barbara; she was enlightened and believed in the Lord Christ. They cut off her head and that of St. Barbara and they both received the crown of martyrdom.

St. Barbara's father perished shortly after and so did the Governor who tortured her. The water of the basin that had the cross over it in the tower had the power to heal everyone who washed with it.

They placed the bodies of these two saints in a church outside of the city of Galatia. Years later, they relocated the body of St. Barbara to the church in Cairo which is named after her to this day. Their prayers be with us. Amen.



## St. Antony The Great

Please join us for the Feast of St. Antony The Great The Schedule is as follows:

Friday January 30th, 2015 4am Midnight praise

#### Saturday January 31th, 2015

3pm Procession and Glorification of Saint Antony The Great 4pm Vespers and Raising of Incense

#### Sunday February 1st, 2015

12am All Night Vigil for Feast of St. Antony The Great 4am – 6am 1st Liturgy 9am – 11:30am 2nd Liturgy

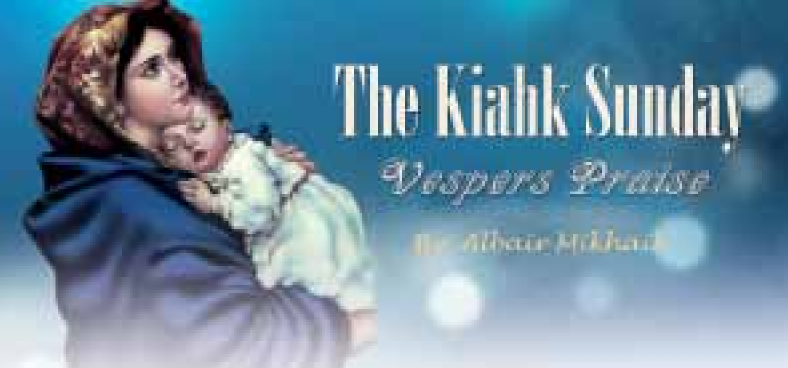


## H.G. Bishop Karas

St. Antony Monastery Invites you to attend The 13th Anniversary of the **Departure of H.G Bishop Karas** 

Saturday January 17th, 2015

Tasbeha followed by Liturgy 4 am 2 pm Glorification



A brief history of the Sunday Vespers Praise during the Month of Kiahk, as written by Albair and also recorded in the HCOC's production of: The Rite and Hymns of the Kiahk Sunday Vespers Praise

A Brief History of the Sunday Vespers Praise during the Month of Kiahk

The Coptic Church inherited the tradition of praising with the Psalms from the Jewish worship in the synagogue. The Psalms were the basis of the vigils of the early Church, and later on the Church added more prayers from other books in the Bible, as well as from the saints and the gifted children of the Church.

All these inspired prayers are found in the Book of Psalmody, which is an old book in the Church, and is considered a primary source of the theology of the Orthodox Church. This book is known as the Annual Book of Psalmody, which was authored first by Nipos, bishop of Fayuum, in the age of Pope Dionysius, the 12th Patriarch of Alexandria in the third century A.D.

The Psalmody was published for the first

time in Rome in 1822 A.D., through Rofael el- Toukh, under the name "The Book of Psali's and Canticles." This is the book that was published by the scholar Claudius bek Labib in Egypt for the first time in the year 1849 A.D.

As for the Kiahk Psalmody, it includes many additions of Psali's, melodies and other parts that need to be revised and edited. The majority of these additions to the Annual Psalmody were done in the seventeenth century.

Rofael el-Toukh published the first book of the Kiahk Psalmody in 1912 A.D. in Rome, under the name "The Theotokia's as per the Month of Kiahk." In Egypt, Claudius Labib published it under the name "The Kiahk Psalmody," and this was done in 1911 A.D.

As for the rite of the Vespers Praise in the month of Kiahk, after the Psali "Amoiny Teero," the Psali "Ti-shelet en-katharos" is chanted, and it was written by the priest Abdel-Messih, who was well-versed in the Copticlanguage and was able to comprehend the Greek language. He referred to himself as a "priest of Antony and Abba Paul." Some think that he was a priest around the Nag

Hammadi. The Arabic Psali that follows was written by Abu-el-Sa'ad El-Abu-teegy.

After every part of the Saturday Theotokia, the Greek parts are chanted, and they were written by the priest Sarkis. The priest Sarkis lived in the fifteenth century A.D., and he was from Old Cairo. His father was the Father Armeia, a priest in the Church of Apakir and John in Old Cairo. Approximately after the year 1555 A.D., Fr. Armeia and his son Sarkis went to serve in Jerusalem in the Church of the Holy Sepulchre, where Cantor Sarkis was ordained a priest for the Church of the Holy Sepulchre. There, he mingled with the Greeks, learnt the Greek language, and was influenced by it, despite the fact that he did not follow all its grammatical rules. For this reason, the Greek parts had many linguistic mistakes, and as such Claudius bek Labib, before publishing the Kiahk Psalmody for the first time, asked the monk-priest Fr. Mikhail St. Macarius and Fr. Stephanos, the main translator of the Greek Orthodox Patriarchate in Egypt, to correct those mistakes.

Cantor Sarkis was ordained a priest in Jerusalem by Pope Yoannis the thirteenth, the 1sth Patriarch of Alexandria. Fr. Sarkis served as a priest from around the year 1515 A.D., when he reposed in Lord.

After the Mo'akkab parts, the First Boheric parts are chanted, and they were written by Abba Yoannis son of Shenouda, the bishop of Assiut, who lived in the fifteenth century. In many books, these parts were titled as authored by Cantor Yohanna, which probably means that he wrote them before his ordination as bishop. Abba Yoannis was born in the city of Abuteeg in Assiut, and his service as bishop is thought to be between the year 12° A.D. and 121 A.D., but we are

unsure of the exact dates.

As for the First Arabic parts, they were written by Abu-Sa'ad el-Abuteegy. The second, third, and fourth Arabic parts were written by Cantor Ghabriel, and the Fifth Arabic parts were written by the Patriarch Pope Morkos the eighth, the 1. Ath patriarch of Alexandria, who was from the town of Tamma. He became a monk in the monastery of St. Antony by the name of Yohanna. Then he was ordained patriarch in 1994 A.D., and he was the Pope who moved the Patriarchate from the Greek Alley to the Azbakia. This Patriarch reposed in the year 1A-T A.D. As for the sixth Arabic part, it was written by El-bardanohy.

According to popular opinion, the Theotokia was written by St. Cyril the Great, or it is a continuation of the spiritual tradition that the Church inherited through his writings. However, the priest Abu-elbarakat ebn Kabar said that the Theotokia's were "attributed to the Patriarch Athanasius the Apostolic (may God provide us with his blessings), and that is an attribution that is not supported by any evidence. It is said that they were composed by a saintly, virtuous person who was a potter and was ordained in the Sheheet desert."

After the Saturday Theotokia and its parts, the first and second Sherat are chanted, and the first few verses of each of them are taken from a part of the fourth homily by Pope Cyril the first, the 12th Patriarch of Alexandria, which he preached in the Church of the virgin Mary in Ephesus between the 17th of June, 271 A.D.

This was a brief history of some of the hymns of the Vespers Praise in the month of Kiahk and their authors. To the Lord is due all glory now and always, Amen.

## KJDS Corner







يقول معلمنا بولس الرسول في رسالته الثانية إلى تيموثاوس" ستأتي أزمنة صعبة لأن الناس يكونون مُحبين لأنفسهم... مُحبين للمال... مُتعظمين مُستكبرين مُجدفين غير طائعين لوالديهم... غير شاكرين... دنسين... بلا حنو... بلا رضىً.. ثالبين عديمي النزاهة شرسين غير مُحبين للصلاح..." (١ تى ٣ : ١ - ٣)

### كلمه رضى كلمه نشمك الشكر من الإكنفاء من السلام والفرخ والقرخ والرجان.

عندما نتذكر قصة إبراهيم مع ابن أخوه لوط عندما حدثت مخاصمة بين رعاة ومواشي أبرام ولوط.. نجد أن لوط ارخَل شرقاً وانفصل الواحد عن الآخر.. "فقال أبرام للوط لا تكن مُخاصمة بيني وبينك وبين رُعاتي ورُعاتك لأثنا نحن أخوان" (تك ١٣: ٨)

#### طبيعة الإنسان يميل إلى عدم الرضى والطمع – ما هو الطمع؟

أن ينظر الواحد لنفسه.. أنانية.. محبة للنصيب الأكبر وليس للعطاء.. إن لوط فضَّل الأرض عن الحجبة.. فضَّل الشئ عن الشخص وهذا هو الطمع.. معروف علمياً إن الإنسان هو بئر من الرغبات.. يرغب دائماً في المزيد.. مثل لوط الذي لم يكتفى بما عنده.

رأينا نهاية الطمع وما حدث للوط بسبب ذلك ووجدناه يأخذ أرض بها شر.. إندماجه مع الأشرار جعل قلبه بطئ من ناحية وعود الله.

ويُحدثنا الكتاب المقدس عن قصة خُدثنا عن الطمع.. وهي مدينة تُدعى "عايي" أرسل إليها يشوع جيش صغير وقال لهم يشوع إن كل ما خصلون عليه من هذه الأرض هو مِلك لله.. وعلى الجميع أن لا يطمع أحد.. ولكن حدثت هزمة في القرية الصغيرة وأراد يشوع أن يعرف سبب الهزمة فقال الله له إن في بيت إسرائيل لص.. وأرشد الله يشوع وقال له من هو؟ وعرف أنه عخان بن كرمي.. وعندما سأله يشوع عن ما فعل فقال له إنه رأى في الغنيمة رداءً شنعارياً نفيساً ومئتي شاقل فضة ولسان ذهب وزنه خمسون شاقلاً فاشتهى كل هذا ثم خبأها في الأرض (يش ٧: ١١).

وهنا قصة أخرى في الكتاب المقدس عن الطمع مذكورة في سفر ملوك الأول عن شخص يُدعى أخآب.. وكان لديهِ كرم صغير خاص بشخص فقير.. وأخآب هذا كان ملك ولديه أراضي كثيرة ولكنه اشتهى هذا الكرم الصغير المملوك لشخص آخر.. فطلب من صاحبها أن يعطيها له بأي مقابل.. فرفض لأنها ميراث آبائه.. فدخل أخآب مُكتئب ومهموم وأخبر امرأته إيزابل بهذا.. فقامت الملكة بعمل مكيدة لصاحب الكرم وهو نابوت اليزرعيلي وقالت أنه جدف على الله وجاءت بشهود زور وحُكِم عليه بالرجم فمات الرجل المظلوم (امل 11: ١- ١١).. كان هذا الملك مأسور لدرجة كبيرة لأنه خاضع للأشياء.. طمع.

لذلك نجد معلمنا بولس الرسول يقول كلمة عجيبة جداً عن الطمع.. يقول عنه "الطمع الذي هو عبادة الأوثان" (كو ٣ : ٥).. وفي سفر أيوب نقرأ عبارة تقول " لأنه لم يعرف في بطنه قناعة لا ينجو بمشتهاه" ( أي ١٠ : ١٠ ).. وهذا رأيناه في لوط.. وفي عخان بن كرمي.. وأخآب الملك.. الجميع لم ينجو.

لذلك نقرأ في سفر الجامعة يقول "من يحب الفضة لا يشبع من

الفضة ومن يحب الثروة لا يشبع من دخل هذا أيضاً باطل" (جا ٥ : ١٠).

P

نتحدث عن هذا الموضوع لأننا في عصر به أشياء كثيرة من حولنا تأثرنا بها.. وهناك معروضات كثيرة معروضة بطريقة مغرية.

وعن قصص الطمع في العهد الجديد قصة حنانيا وسفيرة المذكورة في سفر أعمال الرسل أصحاح «۵».. عندما باعوا الحقل وبدل أن يعطوا ثمنه للرسل إختلسوا من ثمنه جزء.

نحن في عالم يستغل ضعف الإنسان ويتاجر بهذا الأمر.. وبإحساس الإنسان بعدم الشبع.. لذلك أُشكر الله على ما لديك واكتفي.

#### أما القناعه:

كلمة جميلة قالها معلمنا بولس الرسول لتلميذه تيموثاوس "أما التقوى مع القناعة فهي جارة عظيمة" (اتي 1:1)... يقول القديس مارإسحق "أترك ما في أيدي الناس يُحبك الناس.. أترك ما في الأرض يُحبك الناس.. أترك ما في الأرض يُحبك الله".. رأينا أبونا إبراهيم لم يرض أن يأخذ شئ مقابل حربه وتعرَّضه للحرب حتى يدافع عن أهل سدوم. ولا شراك نعل

- ونرى المؤمنين في العهد الجديد يبيعون ممتلكاتهم ويضعونها عند أقدام الرسل (أع ٤).
- ما أجمل قديسينا مثل الأنبا أنطونيوس وهو شاب ووارث أموال وأملاك ( ٣٠٠ فدان ) ومع ذلك لم يطمع ولكنه باع كل ما يملُك.

#### وللتدريب على القناعة تعلُّم الأتي:

- أن لا تكون مغلوب من شئ.. لا تشتهي كل ما تراه.
- إهتم بعقلك وقلبك وروحك لأن هذا هو الذي يعطيك الكفاية.
  - أُنظر للأمور بترفع.. وكن راضي وقانع.. ولا تنظر لغيرك.
    - أُسلك بحسب احتياجك لا بحسب شهواتك.
- كل ما عندك لا تتمسك به.. تعلم أن تنفك من عبودية الأشياء.
  - تعلم حب العطاء.. أكثر ما يُرهق الإنسان أن يعيش لنفسه.
- حاول أن يكون لك حرية داخلية ولا تُغلب لإحساس الأنانية لأن هذا يزود عندك إحساس العدم.. الفقر والجوع.. ويزود إحساس الإتكال على الذات.
- "ربنا يسوع المسيح أنه من أجلكم افتقر وهو غني لكي تستغنوا أنتم بفقرة" ( اكو ٨: ٩ )

من رسالة معلمنا بولس الرسول الأولى إلى تلميذه تيموثاوس.. "أوصِ الأغنياء في الدهر الحاضر أن لا يستكبروا ولا يُلقوا رجاءهم على غير يقينية الغِنَى بل على الله الحي الذي يمنحنا كل شيء بغنى للتمتع.. وأن يصنعوا صلاحاً وأن يكونوا أغنياء في أعمالٍ صالحةٍ وأن يكونوا أسخياء في العطاء كرماء في التوزيع مُدخرين لأنفسهم أساساً حسناً للمستقبل لكي يُسكوا بالحياة الأبدية" ( اتى ١٠١٦ - ١٩).

"وأما أنت يا إنسان الله فاهرب من هذا واتبع البر والتقوى والإيمان والحبة والصبر والوداعة" (اتي آ: ١١)...

ستستمر تصرف وجهك عنّي نحنُ بنعلن إشتياقنا لقدوم الخُلّص·

مزمور باكر ١٠١: ٦ + ١٧ ضيق الإنسان وحاجتهُ للتجسُد «التفت إلى صلاة المُضطر ولم يُرذل دُعاءهُم لأنّهُ أشرف من علو قُدسهِ الرب من السماء إلى الأرض نظر ليسمع أنين الأسير ليُطلق بنى الموت لكى يُحدّث في صهيون بإسم الرب وتسبحته في أورشليم» الرب نظر من السماء إلى الأرض وكأنّ الصرخة الأولى في البشريّة، وكأنّ الرب نظر وسمع تنهُدّ المغلولين، وكأنّ الخطايا صنعت لنا أغلال أى قيود تخيلوا إن شخص من كثرة القيود بيتنهد وغير قادر أن يحتمل فربنا سمع الصُراخ والتنهُدّ» ليُطلق بني الموت لكي يُحدّث في صهيون بإسم الرب وبتسبحتهُ في أُورشليم»، يُريد أن يقول أنَّهُ قرُب مجيئهُ خلاص ربنا نظ<mark>ر</mark> لتنهُدّ المغلولين وسمع يُريد أن يعلن في كنيستةُ تسبيحاتهُ يُريد أن يعُلن أنَّهُ سوف يأتي٠

مزمور القُدّاس ۱۰۱: ۱۱ + ۱۱ الله مزمور القُدّاس وضع في قلبهِ وقتاً ليُعلن محبته الشديدة للإنسان «أنت تقوم وترحم صهيون لأنّهُ وقت الرأفة لأنّهُ جاء الميعاد» طبعاً أنتُم تعرفون أنّ صهيون هي شعب الله هي النفس الأمينة فإن كُنت أنت يارب تُريد أن تؤجلّ شوية فمن أجل صرخاتنا ماذا فعل؟ تقوم وترحم صهيون مزامير كُلّها تُعلن عن ضيق الإنسان تُعلن أنّهُ وصل لليأس والقنوط صرخات والإحتياج الشديد والى الخُلّص وأنّ الرب وضع في قلبهِ الى الخُلّص وأنّ الرب وضع في قلبهِ سيأتي، وإن كان سيؤجلّها ولكنّهُ سيأتي، «فتخشي الأُم إسم الرب، وكُل ملوك الأرض مجدك».

إنجيل العشيّة مر 12: ٣ - ٩ فهو يتكلّم عن قصة كُلّها غير مُرتبطة بالتجسُدّ، بيتكلّم عن المرأة التى سكبت الناردين، فما علاقة المرأة التى معها الناردين بالتجسُددّ؛! فنحنُ

سنضع لكُل إنجيل عنوان لهُ إرتباط بالتجسُد وسنقول هُنا أنّ «التجسُدّ هو حُب لا نهائي» فهي إنسانة جاءت وأحضرت معها ناردين كثير الثمن وسكبتهُ على رأس الخُلّص، فهي تُعلن أنّ الخلاص مثل الصليب وربنا يأتي بهِ ويسكُبهُ على البشريّة، وإن ربنا تراءف على البشريّة التي أنتنت فبدلاً من أن تشتّم رائحتها النتنة تشتمّ الرائحة الذكيّة وذلك مُجرّد أنّهُ قررٌ أنّهُ إبتدأ عهد الصُلح معها فهى إنسكاب محبة الله الآب فلم تكُن نُقطة فقط ولكنّها إنسكاب، إنسكاب محبة الله الآب على البشريّة، إنسكاب المراحم على البشريّة حتى أنّهُ بذل إبنهُ الوحيد فكان لا ينفع أن يُنزل لنا بالنُقطة ولكنَّهُ لأزَم الإنسان ويحبهُ ويجلس ويعيش معنا ويُسكب لذلك لابُد أنّ أولاد ربنا يعيشوا حياتهُم بإنسكاب، لذلك نجد القديس بولس الرسول يقول «الآن أسكُب سكيباً ووقت إنحلالي قد حضر» المرأة ساكبة الطيب تُعلن حنان الله. ورأفات الله وإعطاء الله لنا رائحتهُ الذكيّة، لذلك يقول أبونا في القُدّاس «وعلّمنا طُرق الخلاص»، لابُد أنّ الشمّاس مسك الشورية وذلك ليُعلن رائحة المسيح الذكيّة الذي جسدّ وتأنس وكُل الكنيسة تشتّم الرائحة فهو حُب لا نهائي، فالخلا<mark>ص كالطيب</mark> ينتشر ويملأ كُل المكان٠

إنجيل باكر يتكلّم عن المرأة التى أعطت الفلسين، وأناجيل العشيات معظمها قصص عن سيدات المرأة التى سكبت الناردين على رأس السيح والمرأة التى أعطت الفلسين فهى أعطت من إعوازها إنّ الإبن هو أقصى درجات إعطاء الآب إنّ الآب ينزل إبنه وإبنه هذا وحيد فقصة هذه المرأة لم تكن مُجرّد قصة ولكن الوحيد «الفلسين» هو إشارة لربنا يسوع السيح لأنّ هذا هو أقصى عطاء الآب وبذل الآب لأبنه الوحيد وأعطى أغلى ما عنده لم بمسك إبنه وحيده عنّا وإن

كان ظهر في شكل مُتواضع وإن كان وُلد في مزود وعاش كشخص عادي وإبن نجّار وفي بلد عاديّة وشكل العطيّة قليل لكن الفلسين كانوا أكثر إكراماً من باقي العطايا لأنّها أقصى عطيّة سماويّة لأنّ التجسُدّ هو حُب لا نهائي فالأمر يرتبط بعطيّة قيمتها كبيرة جداً٠

إنجيل قُدّاس الأحد الأول لو ١:١- ٢٥ عمًا يتكلُّم هذا الإنجيل؟ عن البشارة ميلاد يوحنا المعمدان، زكريّا عندما جاء عليهِ الدور ودخل ليُكهن وإبتدأ هذا الإنجيل يُكلّمنا عن زكريّا الكاهن وعن يوحنا إبنهِ، لأنّ كهنوت العهد القديم فهو كان يُمهدّ لربنا يسوع المسيح الكهنوت الحقيقى فملكى صادق إنحنى لأبونا إبراهيم وربنا الجد يسوع كان في صُلب أبونا إبراهيم لأنّهُ جاء من نسلهِ وزكريًا هو كاهن فرينا يسوع المسيح قدّم أعظم ذبيحة وهي ذبيحة نفسه ودخل قدس الأقداس بدم نفسيم، فالقديس بولس الرسول يقول أنّهُ «ليس بدم تيوس أو عجول وإنّما دخل بدم نفسهِ وقدّم فداءاً أبدياً» فإن كان دم التيوس والعجول في العهد القديم كان لهُ أهميتهُ فكم وكم يكون دم إبنهِ الحبيب عندما يُرش أمامهُ فيُعطى رحمة يوحنا وزكريّا كهنوت بسيط ولكنهم مُقدّمة للكهنوت الأعظم، والهيكل هو المكان الذي أخذ فيهِ زكرتا اليُشرى، لأنّ النوية كان مُكن أن تكون مرّة واحدة في العُمر كُلَّهُ، فلماذا بالأخصِّ اللحظة التي دخل فيها الهيكل أخذ البُشرى؟ لأنّ المذبح والبخور والصلوات والكهنوت هُم أساس البشارة والفرح ولازالت الكنيسة ومذبحها وبخورها وصلواتها هي سبب البُشري التي تُعطي فرحة للنفس بعد العقوبة، وتُعطى لها ليس فقط إبن عادى ولكنّهُ «إبن الله» ربنا يسنر كل ضعف فينا بنعمنك لك المجد دائماً ابدياً أمين.



وشهر كيهك هو شهر الإحتفال بالتجسُد الإلهِي وكم يكون إنشغال الكنيسة جداً بالتجسُد الإلهي لأنّ بدأ البُشرى بالخلاص فهو بداية كُل الفرحة فلا صليب ولا قيامة بدون التجسُدّ فسر إفتخارنا وسر إخاد الله بنا هو يكمُن في التجسُدّ « عظيم هو سر التقّوى الله ظهر في الجسد « لأنّهُ إتحد بنا وحلّ بيننا وأخذ نفس جسدنا وأخذ طبيعتنا طبيعتى فيها المسيح إخَّد بها هي هي فباركها نحنُ بنحتفل بالطبيعة الجديدة التي أعطاها لنا الله لأنّ كُل ما هو روحى وكُل ما هو سماوي هو في التجسُد هو طريق القيامة وطريق الصعود لولا التجسُدّ ما كان المسيح حاضر على المذبحفكُل عقيدتنا مبنيّة على التجسُدّ فالخلافات بيننا وبين الديانات الأخُرى <mark>هي في التجسُدّ فعند التجسُدّ يقفوا</mark> ويقولوا غير مُكن فجوهر السيحيّة في التجسُدّ لأنّ التجسُدّ مُرّتب عليهِ الصليب فمن هُنا الكنيسة خصصت شهر لتُعيّد بالتجسُدّ فنتكلّم عن إشارات التجسُدّ ونبّوات عن التجسُدّ وأفراح التجسُد ولأنّ أُمنّا الست العدرا في تسابيح الكنيسة هي المعمل الإلهى والتابوت العقلى وأنتُم تعلموا أنّ التابوت هو الحامل الإلهى ولكنّها هي غير خشبي فهي حملت

أسرار اللاهوت الكنيسة خصصت

هذا الشهر لتحيا مع الحبل الإلهي خصصت أربع آحاد بينقلونا نقلات روحية من بداية البشارة بميلاد يوحنا المعمدان للبشارة بميلاد السيد المسيح لزيارة العذراء لإليصابات وتسبحتها لميلاد يوحنا المعمدان وكُلّهُم من الإصحاح الأول من إنجيل لوقا وهو إصحاح طويل إلى حدٍ ما فهو ٨٠ عدد:

الأحد الأول من ١: ٢٥

الأحد الثاني من ٢٦: ٣٨

الأحد الثالث من ٣٩: ٥٦

الأحد الرابع من ٥٧: ٨٠

#### فعن ما<mark>ذا يتكلّموا؟</mark>

أول أحد يتكلّم عن البِشارة بميلاد يوحنا المعمدان فيوحنا لله دور في الإعداد الخلاصي لا نغفلهُ فهو إسمهُ السابق

أمّا الأحد الثاني فهو يتكلّم عن البِشارة بميلاد السيد المسيح من الست العدراوالأحد الثالث يتكلّم عن وزيارة الست العدرا لإليصابات وتسبحتها والأحد الرابع يتكلم عن ميلاد يوحنا المعمدان وسنتكلّم عن أحد أحد بسرعة

الأحد الأول: البشارة بميلاد يوحنا المعمدان: فالأحد الأول فعن ماذا تتكلّم المزامير؟!!

المزامير فنحنُ الآن مُنتظرين الخلاص ومُشتاقين للخلاص فنتوقع الخلاص فمنذُ زمن طويل ننتظر الخلاص فلذلك مزمور عشية عن إنتظار الإنسان الطويل للتجسد.

مزمور العشيّة ١١: ١ + ٤ إنتظار الإنسان الطويل للتجسُد «إلى متى يارب تنساني كُل النسيان إلى متى خَجُب وجهك عنى لئلا يقول عدوى قد قويت عليهِ» فهي نفس مُشتاقه وتقول لهُ ماهذا يارب فهل ستُطيل الزمن أكثر من ذلك؟ فمنذُ ٥٥٠٠ تقريباً من آدم لجيء الخُلّص الكنيسة تقول لهُ «إلى متى يارب إلى الإنقضاء» فهل ستنسانی کثیراً حتی متی تُصرف وجهك عنّى؟ تأملّ روعة المزمور في الأحد الأول من شهر كيهك فهو يُعلن صرخة الإنسان لإشتياقهُ لجيء الخُلُّص تعال أنر عينيّ أنا في ظُلمة أتصرّف لا يوجد حل نحنُ غير قادرين الظُلمة أدركتنى نحنُ مُحتاجين لنورك الخطية ملكت على الإنسان إلى النهاية من بداية آدم إلى قبل مجيء المسيح ووصلت الخطية إلى أقصى الظُلمات وربنا بينذر وتاره يهدّد وتاره يحرق مثل سدوم وعمورة وتوجد مرارة في الإنسان ولكن ما هو الحل لسلسلة هذه العقوبات ؟! الحل في مجىء الخُلّص «إلى متى يارب تنسانى إلى متى خَجُب وجهك عنّى» إلى متى

حکیمات وجاهلات فلنحذر أن لیس کل سهر سهر مفید .

يوم المعموديت يلبس المعمد ثياب بيض ثياب بيض ونسأل عنها أين ثياب العرس حافظ عليها وجددها برموع التوبت ومعك مصباح عليك أنك تملئت بإستمرار وتمليء آنيت والريث وهو كل ما تعملت من عمل روحى صلاة وسهر وصوم وقراءة إنبيل.

هناك من لا يضيف زيناً وهناك من يثقبت (الذات)ويضيع ولا يجر رصيد أكن أقول أنهم قد إستوفوا أجرهم إجعل وعاءك في سريت وخصوصيت.

وآغرمت الثانيث لأن إستقبال العريس يكون بالتوبث وأن التوبث يوميت لابد من الرجوع تخت أقدامت في آخر اليوم ونسكب دموعنا ولنعذر من مشاعر الفريسي الذي أدان المسيح وتكلم عليت ولم يطلب توبت أو تغيير.

وفى آغدمت الثالثت أباكم سر أن يعطيكم الملكوت بيعوا أمتعتكم إنها درجت أعلى لا نكتفى بالتوبت بل نقرم عملاً صأكاً.

تقودنا الكنيسة في التسبيخ الكنيسة ترتل بنا مرامير المصاعد التي تصلى في صلاة الغروب والنوم نحن متجهين للأبديث في رحلت إلى السماء في ثبات وإشتياق وإرتفاع عن هموم العالم وسمو وثبات المتوكلون على الرب - لا يتزعزع.

قوموا يابنى النور كنتم قبلاً ظلمت أما الآن نور – نين ثينو يبدأ بنغمت

هاديث ثم يعلو مثل أم تدعو أولادها بالتيقظ الهادى، ثم ينتهى اللحن بالإرتفاع والنشاط وهدف التسبيح تقولت الكنيست في أول التسبحت لكي ينعم لنا يخلاص نفوسنا (هذا هو الهدف في التسبيح نركض وفي القداس ننال أكبعالت)

وإذ وقفنا أمامت في ثقل أكسر نطلب أن ينزع من عيوننا نوم الغفلت – يارب إفتح شفتى ليخبر فمي بتسبيحك أنا أفتح شفتى وأنت نوم الاغفلت – أنا أفتح شفتى وأنت إخبر فمي بتسبيحك وكأن الكنيست تريد أن تزرع فينا التوافق بين أكماد والنعمه.

الهوس الأول المعموديث نحن في حالت ميلاد دائم من الله هي لا تكرر ولكنها مستمرة بالتوبث بأكف إن دموع التوبث أقوى من المعموديث ولو في هذا القول جسارة.

غن غيا القصت بروح التسبيح كما قطعت ماء البحر إقطع من داخلي كل أهواء أغطيئت ونقي عمق أعماقي المحبوب عنها الشمس تعالي إنت يارب وبعصاك شقها وإجعلها تبصر شمسك ونور.

ويصير الطريق للذى يغرق مسلكاً لطريقك.

الهوس الثانى هو للشكر عن عملت معنا ولنتمتع بالمن السماوى – وفى الهوس الثالث عن أكبهاد الروحى وهو الإلقاء فى النار لا تخاف منها لأنت سيرافقك فيها وتزداد انعمت جداً ومن أثمل أكان التسبحت هى أكان الهوس الثالث هوس إيروف –

أريهو إنشاسف - نينين.

وكأن الكنيست تريد أن تكافئك وتلذذ نفسك عوض جهادك لإنك إن لم تجتاز النار وأكهاد لا تتمتع بها .

أكان طويلث أريهو تشاسف زيدوه علوه ويمتد إلى الأبد يعبر عن علونا مع الله وإقترابنا للأبديث.

ومع إرفاع تسابيحنا يرافقنا المسيح وهو لا يأتى إلا مع قديسيت وهنا نصلى المجمع من العذراء إلى البابا تواضروس في أكاح لذيذ ونطلب مؤازرة القديسين ٧٢ مرة وكأننا نريد أن نعبر عن شدة تمسكنا بغفران خطايانا.

ولأننا أعذنا غفران عطايانا وهنا من شدة فرحتنا تمجد في الذكصولوجيات وتعلن تجلى المسيح في وسطها وهي الآن في حالت بر وتصدى لهيع الخليقت معها وتنادى المسيح بإسمت في الإبصاليت.

کیف صار اللہ لک إسم بین البشر – لماذا تسألنی عن إسمی وهو عجیب

وهنا نشرح للخليقت كلها كيف أن الله تجسد لم يزل إلهاً أنى وخلصنا – أخذ الذي لت.

تشرح التجسد في أعمق معانيها عليك متجليك وصلك للسماء وهنا نصل للسماء والتجلي ياربنا يسوع المسيح عند ظهورك الثاني المخوف المملوء مجدافلا نسمع أني لا أعرفكم وهنا نهتف كبرياليسون يالله إرثمنا.

رفعتنا الكنيست للسماء لنأكل من شجرة أكياة التي في وسط فردوس الله.



التسبيح والسهر هو إختلاء بالمسيح وإقتداء بت إذ كان يمضى الليل في الصلاة سهر المسيح في البستان على ثلاثت فترات ولذلك أخذت منت الكنيست الثلاث عدمات في نصف الليل.

وما بكت بتلاميذك لا زال يبكتنا أما قدرتم أن تسهروا معى.

نتعلم اليقظت لئلا نسبى ونتغافل آغطيت.

العالم -آكسد والناس هذه دوفع آغطيت وعلى الإنسان أن يقاوم ضدها.

الكنيسة تقصد أن تررع فينا اليقظه ومن يمتلىء قلبه بالتسبيح تمتلىء قلبه بالتسبيح من يقف بإستقامة في الصلاة يررع فيه الله روح جديه وإستقامة سمه تررع داخل النفس – وكذلك السلام يعطى يقظه وإشتباق لله.

والسهر يستلزم مجهود لأنت عكس طبيعت الإنسان وتبذل

مجهود وتعب وبذل فلها بركات خاصت – الرعاة إستحقوا أن ينالوا شرف المقابلت مع الطفل الإلهي.

رغم أنهم يسهرون لعملهم كم يكون من يستيقظ عصيصاً للتسبيح.

الكنيسة كأم للبشر تسهر عوض الخليقت الصاغرة في النوم لتقدم حب وتسبيح عوض عن باقي الخليقة – مثلما قدم أيوب ذبيحة فداء أولادة – نيابة عنهم تقدم حب وفرح ودموع والله يرى عن البشرية بسببهم – وليكونوا مثل الأبرار اللذين يطفئون غضب الله عنهم.

الليل بت هدوء أكواس وهدوء أكبو المحيط.

فى هدوء الليل تجد النفس حب ودالت – من يسهر مع مريض هو الصق واحد إليت – فى الليل تظهر المحبت القريبت جداً الهدوء بت.

الرهبان يعملون طوال النهار ويسهرون يسبحون في الليل في تفرغ ونشيد لله.

الليل يزرع حب ودالت مع الله ويجمع اللذهن لله – ويعبر عن غلبت الزمن وأكسر فهو علامت أخصوصيت والليل يرمز للراحت والإستهتار وأخطيت تنشط في الليل والكسل والبلادة وصار علامت للخطيت أعمال الظلمت وأي خطيت تسمى ظلام وأي ليل يعقبت ظلام.

وما تقوم بت وأنث في حالت تعب لت أجر عظيم عند الله ربما تعبد لتسعد بذاتك وليقل عنك أنك بار.

أما لو أتبت وأنت في تغصب وتعب وفي عدم رغبت ومع هذا أتيت فأنت حولت ساعات النوم والغفلت إلى يقظت فلها مكافأة عظيمت عند الله.

السهر يعبر عن رغبث وإيمان في إنتظار العريس لأنت سيأتي في نصف الليل لذلك في أناجيل نصف الليل يقرأ مثل العذاري والمرأة أكاطئت التي سكبت طيبها والوعد بالملكوت.

ولیس کل من یسهر هناك



يطلب الكتاب المقدس منا ان نكون «حارين في الروح» (رو١٢: ١١).

والروح القدس حل في يوم الخمسين. كألسنة من نار (أع؟: ٣) ألهبت الرسل القديسين. ويقول الكتاب المقدس. «مياه كثيرة لا تستطيع أن تطفئ الحجة» (نش٨: ٧).

وخدام الله في حرارة والتهاب. «الذي خلق ملائكته أرواحًا. وخدامة ناراً تلتهب» (مز١٠٤: ٤)

لكن ما نتكلم عنه هو ليس فقدان الحرارة الوقتي الذي بعده يعود الانسان ليكون حارا روحيا. لكن ما نتكلم عنه هو نوع خطير من الفتور ناخ عن فقدان الايمان او عندما يكون الايمان ميت. بلا اعمال. وهذا خطير لانه ما قال عنه الرب. «هكذا لأنك فاتر. ولست باردًا ولا حارًا. أنا مزمع أن أتقياك من فمي» «ليتك كنت باردًا أو حارًا» (رؤ٣: ١٦ ـ ١٥).

هذا قاله الرب يسوع لملاك كنيسة لاودوكية في آسيا الصغرى.

عندما ينزل الانسان من ان يسلك بالروح إلي ان يسلك بالجسد كما حدث في كنيسة كورنثوس فهناك خطورة ويجب التقويم، لذلك يرسل الله من هو قادر علي التقويم مثل بولس الرسول. فما هو السلوك بالجسد؟ عندما يسود الشقاق ويكون كل واحد معتمد علي رأيه الذاتي وحكمته. وعندما يكون الناس يفتخرون بقوة او بمركز اجتماعي او بمال ...الخ «لأنك تقول: إني غني وقد استغنيت، ولا حاجة لي إلي شئ ولست تعلم أنك أنت الشقي والبئس وفقير وأعمي وعريان.» (رؤ ٣: ١٧) وليس بصليب الرب ويصنعون التحزبات بسبب هذا.

في حين ان الكتاب المقدس يقول، «مُهْنَمِّينَ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ ٱهْتِمَامًا وَاحِدًا، عُيْرَ مُهْنَمِّينَ بِٱلْأُمُورِ ٱلْعَالِيَةِ بَلْ مُنْقَادِينَ إِلَى ٱلْتَّضِعِينَ. لَا تَكُونُوا حُكَمَاءَ عِنْدَ أَنْفُسِكُمْ.» (١١ رُومِيَةَ:١١) (اكو ١٣: ١١)

ويكون هناك خصام وعداوة وكراهية وغضب. ويكون طمع وحسد وانسياق في باقي شهوات الجسد من زني وقتل وسكر ومخدرات...الخ

(غلاطية ٥: ١٩- ٢١)

وربما الكراهية والطمع والحسد يسود فئة عمرية اكبر اما الشهوات والخدرات تسود فئة عمرية اصغر. لكن الهوة واحدة والمصدر واحد كما يقول لنا الوحي في الكتاب المقدس. فالمصدر هو الجسد بمعني الانسان العتيق او الطبيعة الفاسدة.

وتظهر مظاهر هذه الآفات الروحية أيضاً في الملل من الصلوات وطلب ان تكون صلوات الكنيسة أقصر وأقصر ومع الوقت أقصر أيضاً إلي ان يترك الناس الكنيسة كليتاً. في حين يقول لنا الكتاب المقدس. «إسهروا. إثبتوا في الإيمان. كونوا رجالاً. تقووا.» (اكو ١٦: ١٣) ويقول أيضاً. «غيْرَ مُتَكَاسِلِينَ فِي الْلِجْتِهَادِ. حَارِّينَ فِي اللَّوْحِ. عَابِدِينَ الرَّبَّ» (١١ رُومِيَةَ:١١) وايضاً يوصينا أن لا نطفئ الروح (١١سه: ١٩)

وتظهرمن خلال انتقاد الآباء الروحيين بلا احترام وبلا ضابط وبلا حدود. وانتقاد الآباء والقادة في كل شئ. ثم فقدان الاحترام للقادة بدعوي نقد تقاليد خاطئة ومحاولة تقييم القادة الروحيين بحسب مقاييس الأفراد وحسب مفهومهم الشخصي النابع من خلفية عالمية وخبرة مادية.

تظهر أيضاً في عدم الاهتمام بالشباب والأطفال وبالمقابل تمرد الشباب وتركهم الكنيسة وبحثهم عن الحياة المادية والمستقبل المادي والمال وسقوطهم في خطايا شهوانية.

عندما يصيب فيروس الفتور والتمرد كنيسة فلا يتركها إلا محطمة. نجد في أيامنا هذه كنائس فارغة وأخري تباع لتستخدم استخدامات أخرى.

نرجع الي الكلام عن كنيسة لاودوكية. والتي يري بعض المفسرين انها مثال للكنيسة في آخر الأيام, ولكن الله لا يترك نفسه بلا شاهد.

الديمقراطية او حكم الشعب هو ليس تعبير جديد ولكنه منذ القديم منذ العصور اليونانية ولكن ربما لها مفهوم حديث مختلف قليلا او مضاف اليه بعض المقاييس الحديثة في أيامنا

هذه. وقد ذكره القديس هيبوليدس في كتاباته. او نبواته عن الأيام الاخيرة.

في شرحه عن نبوة دانيال النبي وضد المسيح. بجد أيضاً ذكر لحكم الشعب في الكتاب المقدس. فيقول السيد المسيح في رسالته لملاك كنيسة لاودوكية انه ليس بارداً أو حاراً. ومعني كلمة «لاودوكية» هو «حكم الشعب». فهل هناك علاقة بين الفتور الروحي وحكم الشعب؟

الروح يوحد. يوحد القلوب والهدف والعمل والرأي... أما الابتعاد عن الروح فيفرق وتكثر الآراء والأهداف والتفتت مثل ما حدث في القديم عند برج بابل. عندما بدأ أن يكون دول وامبراطوريات فاخترع الانسان نظم معينة للحكم.

لكن هل الكنيسة محتاجة لنظم العالم لكي تستخدمها؟ هذا ما يبدوا عندما يترك المؤمنين السلوك بالروح وينحدرون للسلوك بالجسد. ينحدرون من الايمان والثقة بما يرجي والإيقان بالأمور التي لا تُري الي الأمور المرئية والحسوسة. ينحدرون من النشاط إلي التراخي واللامبالاة الروحية. يهبطون من الحرارة إلي الفتور. يهبطون من الوحدة والروح والواحد إلي التفتت... إلخ.

ليس هذا الكلام معناه ان الكنيسة لا تأخذ برأي الشعب. لكن كان هناك فرق كبير بين الشعب الذي تمرد علي موسي النبي وسقطت جثثهم في القفر ولم يدخلوا ارض كنعان وبين أبناؤهم الذين دخلوا مع يشوع بن نون أرض الميعاد. هناك فرق بين الشعب الذي كان يسلك في الشر فيسلمه الرب لأيدي أعدائه وبين الشعب عندما يرجع الي الرب وينتصر. هناك فرق بين الشعب الذي طلب ملكاً ورفضوا الرب وملكوا شاول الذي طلب وبين الشعب الذي ملكاً ورفضوا الرب الذي ملك داود الملك الذي شهد له الرب أنه حسب قلبه.

الكلام يكثر عن هذا الموضوع ولكن يكفي ان نعرف ان الرب وقف خارج الكنيسة الفاترة ولم يدخل. بل وقف خارجاً يقول. «هأنذا واقف علي الباب وأقرع. إن سمع أحد صوتي وفتح الباب. أدخل وأتعشي معه وهو معي.» (ر ٣٠: ٢٠)

زرع بشر أثمرت المسيح الإبن٠

عصا أصبحت شجرة بِدُون بِذرة لِأِنَّ يسُوعَ موجُود لاَ يحتاج لِبِذرة لِوجُوده بَلْ إِلَى تُربة لِذلِكَ وضع الرُّوح القُدُس البِذرة فِي التُربة أي بطن العذراء.. حقِيقة تكوين الجسد هِي مُهِمَّة العذراء الَّتِي أنبتت البِذرة وَأعطتها جسد لِذلِكَ السيح كَانَ مُحتاج لِلعذراء كأم وَليس مُحتاج لأب لإعطاء بِذرة لأِنَّهُ أصلَ داوُد لأَنَّهُ أصلاً موجُود.

التابُوت بِهِ قِسط المَنَّ النازِلَ مِنْ السَّماء مِنْ عِند الله.. ما هُوَ المَنَّ إِذَا؟ هُوَ السَّماء مِنْ عِند الله.. ما هُوَ المَنَّ إِذَا؟ هُوَ المسِيح.. المَنَّ مُستدير أي ليس لَهُ بِداية وَنِهاية.. مذاقه حلو الأِنَّ يسُوع حلقه حلاوة وَكُلّه مُشتهيات.. أيضاً ينزلَ المَنَّ كُلِّ صباح الأِنَّ يسُوعَ مُتجدِّد.. يُعطِي كُلِّ إنسان كِفايتهُ الأِنَّ الله كِفايتنا.. وَإِنْ كَانَ المَنَّ هُوَ المسِيح فإِنَّ القِسط هُوَ العِذراء.

إِذاً الله يُهِّهِد أذهاننا وَيقُولَ أنا آتِى فَإِنْ رَأِيت فِسط بِهِ مَنَّ فَلاَ تتعجَّب أَى لَوْ رأيت عِذراء خَمِلَ اللاهُوت لاَ تتعجَّب. لَوْ رأيت حجر منقُوش عليهِ الوصِيَّة بإصبع الله لاَ تتعجَّب هُوَ المسِيح. هكذا لاَ تُفكِّر فِى المسِيح كجسد بَلْ كجوهر الله.. هذِهِ عظمِة المسِيح الإله الَّذِى صَارَ إِنسان لِذلِكَ أعطى رُمُون كثِيرة.. باب رآهُ حزقِيالَ النبِي دخل فِيهِ وَحُرج وَهُوَ مُغلق لِذلِكَ لَوْ جاء المسِيح من عذراء لاَ تعجَّب مَنْ عذراء لاَ تتعجَّب .

دانيال النبِي يصِف تِمثالَ جُزء مِنْهُ نحاس وَجُزء ذهب وَجُزء فِضَّة وَ.. • ثُمَّ رأى جبلَ كبِير قطع مِنهُ حجر بِغير يَدٍ حطَّم التِمثالَ الجبَّار.. الحجر المقطّوع بِغير يَدَ هُوَ المسيح الَّذِي أَتي لاَ مِنْ مشِيئة رجُلَ مِنْ مشِيئة رجُلَ مِنْ مشِيئة رجُلَ عِندما جاء جاء حجر بِدُون يَدَ وَحطَّم التِمثالَ.. لمَّ جاء حجر بِدُون يَدَ وَحطَّم التِمثالَ.. لمَّ جاء يسُوعَ مِصْرَ حطَّم أَوْثانها وَعملَ زِلزالَ فِي العالم رغم أوثانها وَعملَ زِلزالَ فِي العالم رغم الإنسان رغم أنَّهُ حجر بسِيط إِلاَّ أَنَّهُ هزَّ عُرُور وَكِبرياء حطَّم التِمثالَ الَّذِي يُتَثِلُ عُرُور وَكِبرياء حطَّم التِمثالَ الَّذِي يُتَثِلُ عُرُور وَشَمُوحَ حطَّم التِمثالَ الَّذِي يُتَثِلُ عَرُور وَقِرور وَشَمُوحَ حطَّم التِمثالَ الَّذِي يُتَثِلُ عَرُور وَقِرور وَشَمُوحَ حطَّم التِمثالَ الَّذِي يُتَثِلُ عَرُور وَور وَشَمُوحَ وَسُمُوحَ وَسَعِم الْتِمثالَ الَّذِي يُتَثِلُ عَرُور وَور وَسَعَم وَلَيْم حَصَلَم التِمثالَ الَّذِي يُتَثِلُ عَرُور وَور وَسَمَ

الإِنسان.. قِمَّة فَنْ الإِنسان حجر بسِيط كَسَّرهُ وَحطَّمهُ٠

كما فعلَ المسيح جاء لِيُخلِّص العالم وَيُحطِّم مملكِة إِبلِيس وَيجعل العالم بِكُلِّ غِناه وَغرُوره حْت أقدام أولاده.. وَقَدْ كَانَ.. أولاد الله كُلِّ شهوة وَكُلِّ خطِيَّة وَ.. مدُوسة حَت أقدام هِمْ.. هذا مجد وَعملَ الله.. التجسُّد العجِيب الَّذِي جاء بِعملَ إلهِي حطَّم مملكِة إبلِيس وَكسَّر غرُورها٠ حطَّم مملكِة إبلِيس وَكسَّر غرُورها٠

الله مهَّد لجيئه مُنذُ آلاف السِنِين حَتَّى عِندما يأتِى يستوعِبه العالم لكِنْ لِلأسف لمَّا جاء مِنْ شِدَّة ذهُولَ البشرِيَّة لَمْ تستوعِبه.. للذا ؟ لأِنَّ البشرِيَّة يُمكِنها إستِيعاب تألُّه الإنسان لأِنَّها مُحِبة لِلغرُور وَالتعالِى لكِنْ لاَ تقبل تألُّس الله لأِنَّ عقلها يصطدِم بالإتضاع٠

عندما نقُولَ جاء مَلِكَ كى يفتقِد رعِيَّتهُ فإستقلَّ المواصلات العامَّة.. لا نُصَّدِق أَنَّ إِنسان لا نُصَّدِق أَنَّ إِنسان يصنع لِنَفْسَه سيَّارة مِنُ الذَّهب الخالِص وَ لاَ ننزعج.. الإِنسان لاَ يُصَّدِق أَنَّ إِنسان عالِى يتنازلَ لأَنَّ عقُولنا وَطِباعنا تقبلَ الغرُور وَ لاَ تقبلَ الإِتضاع وَالتنازُلَ ن

لكِنْ الكنِيسة تقُولَ.. لاَ.. هذِه هِي العظمة وَالجحد أنَّ الإِله تأتَّس لِذلِكَ لاَ خِد فِي الكنِيسة لفظ «الله تعالى» فَإِنْ كَانَ فِي بعض العصُور دخلت بعض الألفاظ غير السِيحِيَّة لِلكنِيسة.. لكِنْ لاَ.. هُوَ مُتباسِط معنا كي نستوعبه أكل معنا وَكلَّمنا وَجلس معنا وَرُما مرَّات قلِيلة كي يسنِد الكنِيسة مرَّات قليلة كي يسنِد الكنيسة وَرُما لِعض التلامِيذ معه لِجبل التجلِّي وَأظهر لَهُمْ لحة مِنْ مجده وَجعلهُمْ لاَ يُخبرُوا أحد٠

سيِّدنا البابا يقُولَ أَنَّهُ مِنْ ضِمن مُعجِزات المِسِيحِ أَنَّهُ لَمْ يستخدِم قط مُعجِزات المِسِيحِ أَنَّهُ لَمْ يستخدِم قط مُوَّة لاهوته لِيُخفِّف عَنْ ناسُوته أَى أَلم عَلَى سبِيل المُعجِزة.. كَانَ مُكِنْ يقُولَ لاَ يصِح أَنْ أَجُوع أَوْ أَتعب أَوْ.. لكِنَّهُ لَمْ يستخدِم اللاهُوت لِلتخفِيف مِنْ أَمُور النَّاسُوت لِيُظهر أَنَّ جَسُّدِهِ أَى أُمُور النَّاسُوت لِيُظهر أَنَّ جَسُّدِهِ

حقِيقِى.. [فَإِذْ قَدْ تشاركَ الأولاد فِي اللَّحِمِ وَالدَّمِ اشتركَ هُوَ أيضاً كذلِكَ فِي فِيهِما] (عب ١٤:١٢)٠

أيضاً مُنذُ لبس المسِيح جسدنا فإختلفت نظرتنا لأجسادنا وأصبحت أجسادنا ليست تُراب لِذلِكَ نُكَّرِم رِفات القِدِيسِين لأِنَّ الجسد مسكن لله. هذِه عظمِة التجسُّد أخذنا قِيمة وكرامة لجسدنا لا يُساوِيها شئ. لِذلِكَ مسكِين مَنْ يُهِين جسده لأِنَّهُ لاَ يعرِف قِيمتة وَيتعامل معهُ عَلَى أنَّهُ رخِيص. لاَنَّهُ لاَ يعرِف لاَ.. لأِنَّهُ لاَ لبسهُ المسِيح أصبح غالِي وَكرامتهُ فِيهِ٠

لِذلِكَ سِر عظِيم هُوَ سِر التجسُّد مهما تكلَّمنا لاَ نوفِيه حقَّهُ وَكما قَالَ الأَباء إِنَّ كُلِّ ما يُقالَ هُوَ خَت بند إجتِهادات لكِنَّنا سنعرف الحقيقة واضحة فِي السَّماء لأِنَّ هذِهِ الإجتِهادات أمام الحقيقة هِي لاَ شي لأِنَّ الحقيقة عظيمة لِذلِكَ الأبدِيَّة هِي.. [أنْ يعرفُوكَ أنت الإله الحقيقيق وحدكَ وَيسُوعَ السِيح الَّذِي أرسلته] (يو ١٧: ٣).. هذِه هِي الأبدِيَّة كُلَّها أنْ تتعرَّف عَلَى الله لِكِنْ الآنَ يُعطِينا إِشتياقات كي نعرفهُ فِي النِهاية كما عرفنا هُوَ وَكما قالَ فِي النِهاية كما عرفنا هُوَ وَكما قالَ الله]٠

ربِنا يكمِّل نقائِصنا وَيسنِد كُلَّ ضعف فِينا بِنِعمِته لَهُ الجُد دائِماً أبدِيًّا أُمِين ·

لَوْ عملنا دِراسة لِحياة أبينا إبراهِيم لوجدنا أنَّ الله ظهر لَهُ أكثر مِنْ عَشَرَ مرَّاتِ وَفِي إحدى هذِهِ المرَّات جهَّز أَبُونا إبراهِيم طعام لَهُ.. ذبح عِجل.. كَانَ معرُوف أنَّ لأِبِينا إبراهِيم عُلمان هذا عددُها حَتَّى أنَّهُ عِندما حدثت مُشكِلة كدر لعومر أخذ معهُ ٣١٨ مِنْ رجاله لِيُحارب بهم فكم عبد إذا خت يَدِه؟ بالطبع كثِيرُون جِدّاً لكِنْ أبينا إبراهِيم لَمْ يأمُر أحد مِنْ عبيدِهِ بإعداد الولِيمة بَلْ ذبح هُوَ بِنَفْسَه وَجِعل أُمِنا سارة تطهى الَّلحم المذبُوح بِنَفْسِها لأِنَّهُ شعر أنَّ الضِيف غير عادِي.. وَكَانَ الضُيُوفِ ثلاثة الإبن وَمعهُ ملاكين.. أيضاً فِي مرَّة أخرى بعدما تشفّع إبراهِيم عَنْ سدُوم وَعمُورة ذهب ملاكان إِلَى المِدِينة لِحرقِها بينما وقف إبراهِيم أمام الله أي الإبن٠

أى الله يُعلِن لَكَ أَنَّكَ يُكِنكَ أَنْ تَقِف أَمامه.. أيضاً كلَّمهُ لُوط وَكلَّم لابان قائلاً لَهُ إِيَّاكَ أَنْ تَمِس يعقُوب.. أيضاً كلَّم أَبِينا يعقُوب بَلْ وَصارعهُ وَتركَ فِيهِ أَثْر لِهِذِهِ المُصارعة.. أى معنى ذلِكَ أَنَّهُ لَهُ قُوَّة وَأَنَّهُ ملهُوس.. مَنْ هذا؟ الإبن.. الإنجيل يُريد أَنْ يقُولَ لَكَ أَنَّهُ ليس خيالَ أَوْ حِلم وَنَفْسِيَّة بَلْ ظُهُور وَتهيأه حَتَّى أَنَّ يعقُوب عاد مِنْ هذِهِ المُصارعة أعرج لأَنَّهُ ضربه على حُق فخذِه وَتركَ فِيهِ لأَنَّهُ ضربه على حُق فخذِه وَتركَ فِيهِ هذِهِ العلامة حَتَّى تنيَّح كبصمة لَهُ.. هذِه الإبن موجُود فِي العهد القديم.

ليتنا نحسِب عدد المرَّات الَّتِى كلَّم فِيها مُوسى النبِى وَسنجِد.. «قَالَ الله».. «قَالَ الرَّبَّ».. الله يُهِد أذهاننا بحسب إستِيعابنا نحنُ الضُعفاء إلَى

أَنَّهُ يُمكِنْ أَنْ نراه وَنسمعه وَيترُكَ بصمة فِي أجسادنا وَيأكُل ·

ظهراجدعون فأعدَّ لَهُ طعام.. ظهر ليشوع وَمنُوح وَزوجته وَأعطاهُما الوعد بِيلاد شمشُون وَشعر منُوح انَّهُ أمام شخص غير عادي فسألهُ عَنْ إسمه فقال لَهُ [ماذا تسألُ عَنِ اسمِي وَهُوَ عجِيب] (قض ١٣: ١٨).. مُجرَّد أَنْ سمع منُوح ذلِكَ سجد لَهُ وَعرف أنَّهُ أمام الله.. الله مهّد الأذهان لِتجسَّدِهِ لِأَنَّهُ غير مفحُوصَ٠

أظهر الله شناعة مرض الخطِيَّة وَعبر التاريخ أظهر أعراض هذا المرض مِنْ حِيل إِلَى جِيل وَ لاَ تنتهى.. نعم يوجد أنقياء شِهادة لَهُ.. لكِنْ العُرف السائِد هُوَ الخطِيَّة وَالقِلَّة أنقياء وَكَانَ الإِنجِيلَ هُوَ الخطِيَّة وَالقِلَّة أنقياء وَكَانَ الإِنجِيلَ يُقُولَ عنهُمْ دائماً ( بقِيَّة ) كما قال بُولُس الرَّسُول فِي كُلِّ جِيل تركَ الله بقِيَّة تعبُدهُ وَتَّتقِيه هُمْ الَّذِينَ أنمرُوا وَعوا.. الآن نحنُ البقِيَّة فِي العالم.. وَعوا.. الآن توجد بقِيَّة فِي العالم.. أي حَتَّى الآن توجد بقِيَّة فِي العالم.. مهَّد الله لِجيئه لأِنَّ مجيئه وَإستِيعابه مهد الله لِجيئه لأِن مُحدة الإنسان فكلَّم صعب حِدًا يفُوق قدرة الإنسان فكلَّم يشُوع وَمُوسى وَجدعُون وَ..

مِا أَنَّ الإِبن فعل كُلَّ ذَلِكَ فِى العهد القَدِم فَلِماذا لَمْ يفعل ذَلِكَ فِى العهد الجَدِيد مادام هُوَ قادِر أَنْ يتجسَّد كَانَ يُجَدِيد أَنْ يظهر فِى صورة جسد وَيُتمِّم كُلَّ شَئ يُرِيده وَيكُون ظُهُور وَليس جُسُّد؟؟ نقُولَ أَنَّ الظُّهُور لاَ ينفع لِلفِداء لاَبُد مِنْ جَسَّد حقِيقِى.. مِثلنا لحم وَده ·

لَوْ كَانَ ظُهُور بِدُون جَسَّد مِنْ بطن العذراء لكان أمر يُثِير العجب.. عندما يقُولُون أنَّ فُلاَن أتى مِنْ المِريخ نتعجَّب وَنسأل هل يأكُل مِثلنا وَيعِيش مِثلنا هل سيعُود لِلمريخ؟ وَسنظل مُبتعِدِين عند.. لكِنْ عِندما يقُولُون أليس هذا إبن يُوسِف إبن النَّجار؟ إبن مريم؟ أليس هؤلاء إخوته ؟ أى لَهُ مُجتمع وَوسط إجتماعِي وَأقرباء وَأصحاب وَ.. أي لاَ يُستغربنِي.. أكثر مِنْ ذلِكَ كُلِّ صِفاتنا تُنسب لَهُ.. الجُوع يجوع وَالعطش يعطش وَ..

كَانَ مُكِنْ يظهر كما ظهر لأبراهِيم لكِنْ يقُولَ لَنْ أكُون جسد حقِيقِى بِدلِيل إِنِّى آكُلَ عِندما أجُوع وَقدْ ذهبت لِلتِينة لآكُل مِنها.. أيضاً قِيل عنهُ [جاع أخِيراً] ( مت ٤ : ١ ).. وَالشَّيطان جرَّبهُ بِالجُوع وَكَانَ يشُكَ أنَّهُ إِبنِ الله.

وَعندما كَانَ يسِير طويلاً كَانَ يتعب [فَإِذْ كَانَ يسُوعُ قَدْ تعِبَ مِنَ السَّفِر جَلَسَ] ( يو ٤ : ٦).. لَهُ أيضاً مواصفات النَّفْسَ الْحُزن وَالإكتئاب وَ.. لمَّ يقُولَ [بكى يسُدوعُ] (يو ١١ : ٣٥).. [تهلُّلَ يسُدوعُ بِالرُّوحِ] ( لو ١٠: ٢١ ).. وَكَأَنَّ يِسُوعِ يِقُولَ أنا جسد وَإِنسان كامِلَ لِي مشاعِر مُكِنْ أفرح وَأبكِى وَمِنْ شِدَّة الإنفعال عرقِي يصِير كقطرات دم.. أي أنا أنغمس معكَ فِي طبيعتكَ كإنسان.. صار معكَ واحِد أي أنغرس معكَ فِي نَفْسَ الجسد الَّذِي إنغرس فِيهِ الفساد كي يشفِيكَ لِئلاّ يصِير غرِيب عنكَ.. لاَ.. هُوَ فِينا [وَالْكُلِمةُ صَارَ جسداً وَحلَّ بيننا وَرأينا مجدهُ مجداً كما لِوحِيدٍ مِنَ الآبِ ملُؤاً نِعمةً وَحقّاً] (يو ١٤: ١٤)٠

أيضاً لَهُ رُمُوز فِي العهد القدِم.. سُلَّم يعقُوب.. أَي يُمكِنُ لِلإِنسان أَنْ يَتحِد بِالسَّماء.. يُرسِلَ لَكَ سُلَّم يوحِدكَ بِالسَّماء وَما هذا السُلَّم إِلاَّ للإِن يسُوع.. أيضاً العُلِّيقة المُشتعِلة النَّتِي ما هِي إِلاَّ أحشاء العذراء الحامِلة اللهُوت.. أي الأمر الغِير معقُولَ للتصديق صدَّقهُ.. اللاهُون إِحْد بِالمادَّة.. أي سُكُنُ وسطكُمْ إِعمِلُوا لِي خِيمة كَخِيامِكُمْ مِنْ الخارِج فِي وسطكُمْ.. أنا مِثلكُمْ لِي خِيمة وقت وسلطكُمْ.. أنا مِثلكُمْ وَوقت وقوفكُمُ السِير معكُمْ وَوقت وقوفكُمُ المِير معكُمْ وَوقت وقوفكُمُ المِير معكُمْ وَوقت وقوفكُمُ المَير معكم وَوقت وقوفكُمُ المِير معكم وَوقت وقوفكُمُ المَير معكم وَوقت وقوفكُمُ المِير معيم وَوقت وقوفكُمُ المِير معكم وَوقت وقوفكُمُ المِير معيم وَوقت وقوفكُمُ المِير معكم وَوقت وقوفكُمُ المِير معيم وَيَّا المُعْلِي المُعْلِي المِير معكم وَيَّا وَيَّا المُعْلَيْ الْمِير معيم وَيْسَاءً السُير معكم وَيُوا المُير المِير معكم وَيُون المُنْ المِنْ المُنْ المِنْ المُنْ المُنْ المِنْ المُنْ المُنْ المِنْ المُنْ المُنْ المِنْ المُنْ ال

أيضاً لَهُ تابُوت العهد الَّذِي يُمَّنِلَ حضرتهِ شَئ مِنْ المَادَّة يحمِلَ جوهر الله وَما الله. أُمُور تُعبِّر عَنْ جوهر الله وَما هُوَ التابُوت إِلاَّ التجسُّد.. بِهِ لوحيَّ العهد وَما لوحيَّ العهد إِلاَّ التجسُّد.. الإِبن قِيلَ عنهُ الشريعة فِي وسط الإِبن قِيلَ عنهُ الشريعة فِي وسط أحشائه.. أيضاً بِهِ عصا هارُون الَّتِي هِي التجسُّد لأِنَّها بطن العذراء الَّتِي هِي التجسُّد النَّها بطن العذراء الَّتِي بِدُون



الكلام عَنْ سِر التجسُّد كلام مُشبع وَإِنْ غاب التجسُّد عَنْ فكرنا غابت المسيحيَّة فِي نَفْسَ اللحظة قالتجسُّد هُوَ المسِيحِيَّة.. سِر عظمة المسِيحِيَّة فِي إيانها بالتجسُّد.. سِر إقتراب المسيحى لله هُوَ إقتراب الله لِلمسِيحِي وَسِر تقوى المسِيحِي هُوَ أَنَّ الله ظهر فِي الجسد.. [عظِيم هُوَ سِرُّ التَّقوى اللهُ ظهر فِي الجسدِ] (١ تي ٣

المسيحى يحيا التقوَّى لأِنَّهُ أدرك أنَّ الله إقترن بهِ وَأَحْد بِهِ وَلَمْ يسكُن فِي سماه وَلَمْ ينظُر لأِبنائه بنِي البشر بَلْ تطلُّع إليهم وَأنَّت أحشائه فأتى لتُخلِّصهُمْ٠

القدِيس أثناسيُوسَ يقُولَ أنَّ الموت لَمْ يكُنْ خارج الإنسان وَالفساد الَّذِي حدث كَانَ داخِله لِذلِكَ لَمْ يكُنْ لِلإنسان أَنْ يُعالج مِنْ الخارج وَالصورة الَّتِي فسدت فِي أبِينا آدم الَّتِي هِي الصورة الجوهريَّة لله لاَ يُمكِنْ لأحد أنْ يُصلِحها إلاّ صاحِب الصورة الأصلِيَّة الله الإبن بذاته.. الصورة لاَ يُصلِحها إلاَّ صورة الله الآب الَّتِي هِي الإبن يسُوعَ.. [ بهاءُ مجدِهِ وَرسـهُ جـوهـِرهِ ] ( عب ١ : ٣ )٠

«صورة» فِي المعنى اليُونانِي هِي «مورفِي» الَّتِي تعنِي الصورة الجوهريَّة لِذات الشخص.. فالمسيح هُوَ الصورة الجوهريَّة لله.. لِذلِكَ يقُولَ [ الَّذِي إذْ

كَانَ فِي صورة اللهِ لَمُ يحسِب خُلسةً أَنْ يِكُونَ مُعادِلاً لِلَّهِ لِكِنَّهُ أَخِلَى نَفْسَهُ آخِذاً صُورة عبدِ صائراً فِي شِبهِ النَّاسِ] ( في ١ : ٦ - ٧ ).. فِي الترجمة اليُونانِيَّة «صورة الله» غير «صورة العبد».. «صورة الله» هِي «مورفِي».. «وَصورة عبد» هِي «إيمدج» أي «شكل خارجي».. صورة الله الجوهريَّة الَّذِي أخلى ذاته أخذ شكل عبد صورة عبد أي إمدج.. أنا المُهِمُ عندِي المورفِي.. صورة جوهريَّة الله ·

المسيح أخذ شكل عبد وجاء لِيُصلِح صورة الله الَّتِي فسدت فِي الإنسان.. القدِيس أثناسيُوس يقُولَ [ إنَّ العالم يتعجَّب أنَّ اللَّه جَسَّد وَأَنا أَتعجَّب إِنْ لَمُ يتجسَّد فَمَنُ هُوَ الَّذِي يترُك صنِيعتهُ تفسد وَ لا يُبالِي بِها فيصِير هذا ليس إله ].. مُنذُ لحظِة سقُوط آدم وَأحشائه تئِن وَتتحرَّكَ.. القدِيس غرِيغُوريُوس يقُولَ لِلاذا لَمْ يتجسَّد الله مُجرَّد سُفُوط آدم ؟.. يقُولَ لأِنَّ الأمر يحتاج أمران مُهمان٠

لِلاذا لَمْ يتجسَّد الله بِمُجرَّد سُفُوط

أُوَّلاً: + لِيُظهر بشاعِة ما فعلهُ آدم فأراد أنْ يُظهر شناعة الخطِيَّة مِرُور الوقت وَالزَّمني. كما يذهب مريض لِلطبيب لكِنْ توجد مراحِلَ مُعيَّنة لِلمرض لابُد أنْ يمر بها المريض حَتَّى

يُؤثِّر العِلاج مهما تألُّم المريض .. لأِنَّهُ لَوْ حاولَ عِلاجِه مِنْ أول مرحلة يتحوَّلَ المرض لمرض أصعب

+ هكذا الخطيَّة فِي البداية لَمْ تظهر.. نقُولَ لَهُ يارب أنت تُهوِّل الأمر جدّاً فكُلّ ما فعلهُ آدم أنَّهُ أكل منْ الشجرة.. فيقُول سأَريكَ تأثِير الخطِيَّة.. أُوَّلاً وجد الله أنَّ أولاده قد وجدُوا أنَّ بنات العالم حسنات وَندم الله عَلَى صُنعِهِ لِلإِنسان.. ثُمَّ يُريكَ الله فجُور النَّاس فِي أَيَّام نُوح وَالْفجُور فِي أَيَّام سدُوم وَعَهُورة.. وَكَأَنَّ الطبيعة تُشِير لَكَ عَلَى المرض الَّذِي إستهنت بِهِ أَوَّلاً ·

+ حَتَّى ملُوكَ إِسْرَائِيلَ كَانَ بعضِهمْ يعبُد الأوثان.. حَلَّى مكان العِبادة فِي الهيكل يصير مكان لِلمُرتفعات وَالْعِبادات الوثنِيَّة وَثُمارس فِيهِ كُلِّ أنواع الدنس وَكأنَّ الله يقُولَ لَكَ هل رأيت كيف تفاقم المرض ؟ الآن سأتدخَّل.. صمت الله فِترة طويلة لِيُقنِعنا أنَّ المرض خطير

ثانِياً: + كُون أنَّهُ يُفكِّر فِي خلاصِنا وَيترُك سماه وَيأتِي كإنسان فهذا أمر صعب علينا أنْ نستوعبه لِذلِكَ مهَّد الأمر لنا.. فقال [ نسل المرأة يسحق رأس الحيَّة ] .. ثُمَّ مهَّد لإمكان رؤية الله وَسماعِهِ لكِنَّنا نقُولِ أنَّ الكِتابِ قَالَ [ اللَّهُ لَمْ يرهُ أحد قطُّ ] (يو ١ : ١٨)٠

+ نعم.. لكِنْ الله سمح بِظُهُورات لَهُ



#### ٣. ضعف اجتماعي:-

الأنانية تؤدِّى إلى الفردية والتفكك تسبب ألم اجتماعي.ففي مَثَل الابن الضال, الأخ الأكبر كان يعيش في فكر الأنانية فلم يدخل البيت بسبب أنانيته الأنانية جعل الإنسان غير محبوب.

#### ما هي نتائج الانانية؟:-

العالم قد يُنادي بالأنانية ولكن الأنانية تُسبب نتائج مدمرة:-

#### ١. القلق والحياة غيم المستقرة: -

الإنسان الأناني يشعر أنه وحيد حتى إذا كان حوله ناس وقد يشعر أن مَن حوله أعداء له مثل الغنى الغبى لم يشرك غيره في خيراته لأنه لم يَرَ غير

#### ٧. الخون: -

صنع بالأنانية عزلة حول نفسه فيصير إنسان خواف الشخص الخواف لا يستطيع أن ينجز أو يحقق نجاح.

٣. إدانة الأخرين: -

مستقيم في عينيه " (أم ١٢ : ١٥)." إِيَّاكَ أَن تعيب أحداً لئلا يبغض الله صلاتك " (القديس الأنبا أنطونيوس). الشخص الأنانى ينظر عيوب الآخرين دائماً الأناني لا يرى إلا النقاط السوداء. يرى نفسه حكيماً ويفهم كل شيء وهو يملك الجهل كله.

#### ٤. عدم معرفة الفرح: -

الإنسان الأنانى تغيب عنه حياة الفرح والتمتُّع بالطبيعة والجمال فهو لا يعرف إلا الكآبة (كآبة الوجه وكآبة القلب وكآبة التصرُّف).الله رتَّب للبشر الزواج, ليخرج كل طرف من أنانيته وينفتح على الآخر ثم على الأبناء.

#### كيف نتخلُّص من الائنانية؟:-التربية منذ الصغر: -

راعى ذلك فى تربية أطفالك وعلِّمهم الألعاب الجماعية تُعلِّمنا الكنيسة في تسبحة باكر: "ها ما هو الحسن وما هو الحلو إلا اتفاق أخوة ساكنين معاً كقيثارة مُسبِّحين الله"، تشبيه القيثارة كأنه كل فرد وتر في قيثارة فكل وتريعطي نغمة وليس من

Harmony. كل يوم الكنيسة (كأم) تُعلِّمنا في تسبحة باكر هذا التعليم حياة التسليم والإيمان البسيط لله.

#### الله هو الذي يقود حياتك: -

فلوط لم يختار الأرض الجيدة ولكن اختار الله لإبراهيم أرضاً تفيض لبناً وعسلاً.مَن يحيا حياة التسليم يرى يد الله وهي تُدبِّر كل شيء في حياة الانسان.

#### حياة الخدمة والشركة: -

الإنسان المنفتح على مَن حوله، عندما يخرج الإنسان من أنانيته إلى الخدمة (خدمة المساكين \_ المعاقين \_ الذين ليس لهم أحد يذكرهم \_ ). الإحساس بالآخر يُساعد الإنسان على التخلُّص من أنانيته." حب الكل فيكون لك الكل" (القديس أُغسطينوس)." أمَّا أنت فلماذا تدين أخاك ".اهتم بنفسك لتخرج من الأنانية بالخدمة كلما كانت خدمتك خفية كلما كانت أكثر قبولاً أمام الله انشغل بنفسك وبتطوير حياتك لتخرج من الأنانية وباب الخروج من الأنانية هو الخدمة الإنسان الذي يتخلَّى عن أنانيته يقدر أن يشعر بالآخر.



## نامل في

ME

ME

فنامت اللابا واعروس الثاني

بذل الذات هي المحبة أمًا الأنانية فهي محبة الذان المريضة الأنانية نعبير يجرح الأذن وهو يننَّهي إلى كلَّهة أنا.

أولاً: الائانية ضعف ثلاثي فهي خطية مركبة:-

#### ١. ضعف روحي:-

الإنسان الأنانى شخص ضعيف الإيمان مثل خطية حواء وآدم وقايين. كل واحد ينظر لنفسه فقط.

#### ۲. ضعف نفسی:-

الشخص الأناني لا يرى إلا نفسه محصور في ذاته متقوقع حول فكره الأنانية جعل الإنسان في ضعف نفسى لا يتحكم في شهواته" ضابط نفسه خير من فاخ مدينة " يضبط فكره, ذاته, أنانيته.

#### 

الغلاف العربي:

الملاك متخائيل

الغلاف الانجليزي

القديس يوحنا ذهبى الفم

#### · تأمل في خطية الانانية

قدأست البابا تواضروس الثاني

٦- الاعداد للتحسد - ص٣

#### ٣- حرارة الروح أم هوة الفتور الروحي؟

لا تطفئوا الروح ( اتس 0 : ١٩ ) .

الراهب القس مرقس سانت أنطوني - ص٦

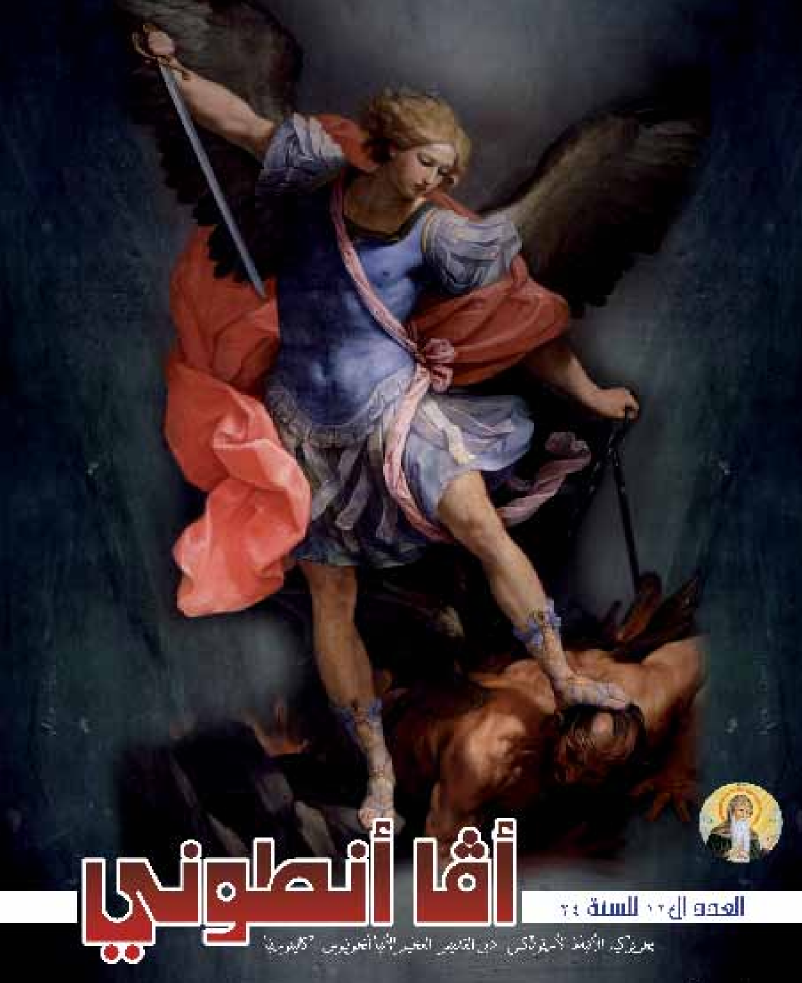
٤- التسبيح في الكنيسة - ص٧

٥- الأعماق الروحية

في قراءات شهر كيهك - ص٩

1- الرضي - ص١٠

- ص ١



هانور / کیهك ۱۷۳۱ ش